

# المزاة فالقانئ

عباس مدهود العفاد



العسنسوان: المرأة في القرآن،

المؤلمينية عباس محمود العقاد .

إشسراف عنام: داليا محمد إبراهيم ،

تاريخ النشدر: الطبعة الثالثة يونيو 2005م.

رقىم الإيداع: 13065 /2003

الترقيم الدولي: ISBN 977-14-2341-X

الإدارة العامة للنشسر: 21 ش أحمد عرابي - المهنسين - الجيزة ت: 3462674(02)3466434 (02) فاكس:3462576 (02) مسيد21 إمباية البريد الإلكتروني للإدارة العامة لتنشر: publishing@nahdetmisr.com

مركز التوزيع الرئيسي: 18 ش كنامل صندقي – القنجالة --القناهسرة - ص . ب : 96 الفجنالسة - القنناهسيرة، ت : 5909827 (02) - 5908895 (02) ـ فيسناكس: 5903395 (02)

مركز خدمة العملاء: الرقم المجانى: 08002226222 البعريد الإلكتسروني لإدارة البعيع: rales @nahdetmisr.com

مركز التوزيع بالإسكندرية: 408 طيريسق الحريسة (رشسدى) د: و5230569 (03) مركز التوزيع بالمصورة: 47 شارع عبد المسسلام عسسارف د: 2259675 (050)

www.nahdetmisr.com www.enahda.com

موقع الشركة على الإنترنت: موقيع البيسع على الإنترنت:



#### احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / CD) وتمتع بأفضل الخدمات عسبسر مسوقع البسيع www.enahda.com

جميع الحقوق محمفوظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشروالتوزيع لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أى جرزه من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابى صريح من الناشر،

# إِسْ مِ اللَّهِ الرَّاهِ الرَّاهُ الرَّاءِ الرَّاءِ الرَّاءِ الرَّاءِ الرَّاءِ الرَّاءِ الرَّاءِ الرّ

## مقسدمة

تدور مسألة المرأة فى جميع العصور على جوانب ثلاثة ، تنطوى فيها جميع المسائل الفرعية التى تعرض لها فى حياتها الخاصة أو حياتها الاجتماعية ، وهذه الجوانب الثلاثة الكبرى هى :

- (أولا) صفتها الطبيعية ، وتشمل الــكلام على قــدرتها وكفايتها لخدمة نوعهـا وقومهـا ٠٠
  - و ( ثانيــا ) حقوقها وواجباتها في الأسرة والمجتمع •
- و ( ثالثا ) المعاملات التي تفرضها لها الآداب والأخلاق ومعظمها في شئون العرف والسلوك •

#### \* \* \*

وقد بحثنا هذه المسائل جمعيا في رسائل مختلفة ولكنا نتناولها في هذه الرسالة لبيان موضعها من أحكام القرر آن الكريم ، وخلاصة ذلك البيان في هذه المقدمة الوجيزة أن آيات الكتاب قد فصلت القول في هذه الجوانب جميعا ، وكانت في كل جانب منها فصل الخطاب الذي لا معقب عليه إلا من قبيل الشرح والاستدلال بالشواهد المتكررة التي تتجدد في كل زمن على حسب أحواله ومدارك أبنائه

فالصفة التى وصفت بها المرأة فى القسرآن السكريم هى الصفة التى خلقت عليها ، أو هى صفتها على طبيعتها التى تحيسا بها مع نفسها ، ومع ذويها ٠٠

#### \* \* \*

والحقوق والواجبات التى قررها كتاب الإسلام للمرأة قد أصلحت أخطاء العصور الغابرة فى كل أمة من أمم الحضارات القديمة ، وأكسبت المرأة منزلة لم تكسبها قط من حضارة سابقة ، ولم تأت بعد ظهور

الإسلام حضارة تغنى عنها ، بل جاءت آداب الحضارات المستحدثة على نقص ملموس فى أحكامها ووصاياها ، لأنها أخرجت من حسابها حالات لا تهمل ولا يذكر لمشكلاتها حل أفضل من حلها فى القرآن الكريم ، إذا انتقل بها البحث من الإهمال إلى الدراسة والتدبير

#### \* \* \*

أما المعاملة التى حمدها القرآن وندب لها المؤمنين والمؤمنات ، فهى المعاملة « الإنسانية » التى تقدوم على العدل والإحسان ، لأنها تقوم على تقدير الاستطاعة والاكراه على تقدير الاستطاعة والاكراه

وفى الصفحات التالية تفصيل لهذا الإيجاز ، مداره على جلاء وجوه المطابقة التامة بين أحكام الكتاب الكريم وأحكام الواقع والمنطق والمصالح الإنسانية ٠٠

عباس محمود العقاد

# الفصل الأول للرجال عليهن درجة

الانسان جنسان : هما جنس الرجال وجنس النساء .

والجنسان سواء ، ولكن للرجال على النساء درجة :

قال تعالى: « ولهن مشل الدى عليهن بالمعروف ، والرجال عليهن درجة ، والله عزيز حكيم »

سورة البقرة ٢٢٨،

وقال عـز من قائل: « ولا تتمنوا ما فضل اللـه به بعضكم على بعض ، للرجال نصيب" مملًا اكتسبن واسألوا اللـه من فضله إن اللـه كان بكل شيء عليما »

اسورة النساء ٢٢،

ويلى ذلك من السؤرة نفسها:

« الرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض ويما أنفقوا من أموالهم » مورة النساء ٢٤ النفاء عن النفاء ٢٤ النفاء عن ا

والقوامة هنا مستحقة بتفضيل الفطرة ، ثم بما فسرض على الرجال من واجب الإنفساق على المسرأة ، وهسو واجب مرجعه إلى واجب الأفضل لمن هو دونه فضلا ، وليس مرجعه إلى مجرد إنفساق المسال ، وإلا لامتنع الفضل إذا ملكت المرأة مالاً يغنيها عن نفقة الرجل أو يمكنها من الإنفساق عليه ،

وحكم القرآن السكريم بتفضيل الرجل على المسرأة هسو الحكم البين من تاريخ بنى آدم ، مند كانوا قبسل نشسوء الحضسارات والشرائس العسامة وبعد نشوئها ٠٠

ففى كل أمة ، وفى كل عصر ، تختلف المسرأة والرجل فى السكفاية والقدرة على جملة الأعمال الإنسانية ، ومنها أعمال قامت بها المرأة طويلا ، أو انفردت بالقيام بها دون الرجال

ومن قصور الفكر عند الداعين إلى قيام المرأة بجميع أعمال الرجل فى الحياة العامة والخاصة ، أن يقال : إن المرأة إنما تخلفت فى الكفاية والقدرة بفعل الرجل ونتيجة الأثرته واستبداده وتسخيره المرأة فى خدمة مطالبه وأهوائه ...

فإن هـذا القـول يثبت رجحان الرجـل ولا ينفيه ، فما كان للرجال ، جملة • أن يسخروا النساء جملة فى جميع العصور وجميع الأمم لو لا رجحانهم عليهن ، وزيادتهم بالمـزية التى يستطاع بهـا التسخير ، ولو كانت مزية القوة البدنية دون غيرها •

#### \* \* \*

ومما يلاحظ أن أكثر القائلين بدعوة المرأة إلى القيام بعمل الرجل ، جماعة الماديين الذين يردون كل قوة في الإنسان إلى قوة البنية المادية ، فإذا قيل إن قوة الجسد هي مزية الرجل على المرأة ، فليست هناك قوة أخرى تحسب في باب المفاضلة بين الجنسين

على أن الواقع أن الكفاية انتى تمكن الإنسان من الغلبة على سائر النسانية ، النساس لم تكن قط من قبيل القوة الجسدية دون سائر القوى الإنسانية ، وكثيرا ما كان المتغلبون المتسلطون على من دونهم ، أضعف جسدا من الخاضعين لهم ، العاملين في خدمتهم ، وكثيرا ما كانت قوة الحكم بمعزل عن تسوة الأعضاء ، وصلابة التركيب ، وأيا كان القول في هذا فإن الجنس لا يمتاز في جملته بقوة الجسد ، دون أن يرجع ذلك إلى فضل في التكوين يوجب الامتياز والرجحان

وإذا نظرنا إلى سوابق التسخير في تاريخ الإنسان ، تبين لنا أنه كان نصيبا عاما لجميع الضعفاء الخاضعين للأقوياء المسلطين عليهم ، وكان نصيبا عاما على الأقل لطوائف العبيد الذين خضعوا للاقسوياء والضعفاء ، ممن كانوا يسمون بالأحرار تمييزا لهم عن الأرقاء المستعبدين ، وقد نبيغ من هؤلاء الأرقاء المستعبدين زمرة من الأدباء وأصداب الفنون ، كما نبغ منهم «سادة » يزاحمون الأحرار على أعمال الرئاسة والقيادة وينتزعون الحكم وهم غرباء عن البلاد التي يحكمونها ، وهم في عددهم قلة ضئيلة ، بالقياس

إلى عدد النساء من الحرائر والإماء ، وهن نصف الجنس الإنساني أو يزدن قليلا على حسب الإحصاء •

#### \* \* \*

وفضل الرجال على النساء ظاهر فى الأعمال التى انفردت بها المراة ، وكان نصيبها منها أوفى وأقدم من نصيب الرجال ، وليس هو بالفضل المقصور على الأعمال التى يمكن أن يقال إنها قد حجبت عنها ، وحيل بينها وبين المرانة عليها ، ومنها الطهى والتطريز والزينة وبكاء الموتى وملكة اللهو والفكاهة التى اقترنت فيها السخرية بالتسخير ، عند كثير من المضطهدين أفرادا وجماعات

فالمرأة تشتغل بإعداد الطعام منذ طبخ الناس طعاما قبل فجر التاريخ ، وتتعلمه مند طفولتها في مساكن الأسرة والقبيلة ، وتحب الطعام وتشتهيه ، وتتطلب مشهياته وتوابله في أشهر الحمل خاصة ، كما تتطلب المزيد منه في أيام الرضاع ، ولسكنها — بعد توارث هده الصناعة آلاف السندين — لا تبلغ فيها مبلغ الرجل الذي يتفرغ لها بضع سنوات ، ولا تجاريه في إجادة الأصناف والافتتان في تتويعها إجادة الأصناف والافتتان في تتويعها وتحسينها ، ولا تقدر على إدارة مطبخ يتعدد العاملون فيه من بنات جنسها أو من الرجال

وصاناعة التطريز وعمال الملابس المحاناة الطهى المناعات النساء القديمة فى البيوت ، ولكنها تعاول على الرجال فى أزيائها ، ولا تعوش فيها على نفسها ، وتفضل معاهد « التفصيل » التى يتولاها الرجال عنى المعاهد التى يتولاها بنات جنسها ، وكذلك تفضل معاهدهم على معاهد النساء فى أعمال التجميل والزينة عامة ، ومنها تصفيف التسعر وتسريحه والمتيار الأشكال المستحبة لتضفيره وتجميعه ، وقد عنيت المرأة بالوان الطلاء منذ عرفت الزينة والتحلية الصناعية ، ولكنها لم تحسن من هذه الصناعة ما أحسنه الرجل فى سنوات قصار ، حين اشتغل بتغيير الملامح لتمثيل الأدوار على المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح لتمثيل الأدوار على المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح كان على المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح كان على المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح كان خان المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح كان المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح كان المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح للتنكر والاستطلاع ، وقد كان المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح للتنكر والاستطلاع ، وقد كان المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح للتنكر والاستطلاع ، وقد كان المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح للتنكر والاستطلاع ، وقد كان المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح للتنكر والاستطلاع ، وقد كان المسرح ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح للتنكر والاستطلاع ، وقد كان المسرد ، أو حين اشتغل بتغيير الملامح للتنكر والاستطلاع ، وقد كان المسرد ، أو حين اشتغل بتغيير الملام المسرد ، أو حين اشتغل بتغيير الملام المسرد ، أو حين المسرد ، أو حين المسرد كان المسرد ، أو حين المسرد كان ا

هــذا التفوق في صناعة « التنكر » أولى بالمــرأة لطول عهــدها بفنون المداراة والحجاب

#### \* \* \*

وتنوح المرأة على موتاها ، وتتخذ النواح على الموتى صناعة لها في غير مآتمها ، ولم تروم عن النساء قط فى لغية من اللغيات مرثاة تضارع المراثى التى نظمها الرجال ، ولا تظهر فى « مراثيهن » مسحة شخصية تترجم عن النفس وراء المكلمات والمرددات المتواترة التى تقيال فى كل مأتم ، وفى كل وفاة وتنقل محفوظة كما تنقل مرتجلة من نظم قائلتها فى فجيعتها التى تعنيها ولا تعنى غيرها ، كأنها الأصوات التى تترجم عن غرائز الأحياء على نحو واحد فى الحزن والألم أو فى الشوق والحنين ،

والملاهى – ولا سيما ملاهى الرقص والغناء – من ضروب التسملية التى يتسع لها وقت المرأة فى الخدور ، وفى البيوت التى لا تحسب من المخدور ، وقد شجعها الرجال عليها وجعلوها من فنون التربية النسوية التى تروقهم منها ولكن الأستاذية فى الرقص المفرد وفى رقص الجنسين ، لم تكن من حظ المرأة فى العصر الحديث ولا فى العصور القديمة ، ولم يزل عمل المرأة فى الرقص أقرب إلى التنفيذ منه إلى الابتكار والابتداء

ومن اللهو الذي كان خليقا بالمرأة أن تحذقه وتتفوق فيه على الرجال ، لههو الفكاهة والنكتة المضحكة ، لأنها تحب أن تمسرح وتلعب ، ولأنها تشعر بالضغط وبالحاجة إلى التنفيس عن الشعور المحبوح ، وقد عرف من طبائع النفس البشرية أن ضحايا الضغط والاسستبداد يلجأور إلى السخر لرد غوائل الظلم التي لا يقدرون على ردها بالقوة ، وإن المتعرضين لضرورات الخضوع والإذعان يقضون حق « التمرد » بالمزاح حيث لا يتاح لهم أن يقضوه بالجد والمقاومة ، ولكن المعهود في المرأة أنها قليلة الفطنة للنكتة ، إلا في الندرة التي تصب من الفلتات العارضة ، وأنها لا تحسن أن تقابل نكات الرجال بمثلها مع كثرة النكات التي تصيبها في أنوثتها ، فضلا عن سبقها لهم وامتيازها في هذا الباب عليهم ، لأنها خليقة أن تحس من ضغط الاستبداد ما لا يحسه جمهرة الرجال ،

وليس بالمجهول أن النساء قد نبغن من قبل ، وينبغن الآن في طائفة من الأعمال التي يضطلع بها الرجال ، وقد اشتهر منهن الماكات وقائدات العسكر ، واشتهر منهن الباحثات والخطيبات كما اشتها منهن الصالحات المتازات في شئون الدين والدنيا ، وشمائل الفضائل والأخلاق ، وقد تكون منهن من تفوق جمهرة الرجال في بعض هذه الأعمال ، ولكن فضائل الأجناس لا تقاس بالنصيب المشترك ، بل تقاس بالغاية التي ندرك ، ولا تؤخذ بالاستثناء الذي يأتي من حين إلى حين ، بل بالقاعدة التي تعمم وتشيع بين جملة الآحاد ، وقد يوجد بين الصبيان من هو أقدر على أعمال الرجال ، بل قد توجد في أثناء الليل ساعة أضوأ من بعض ساعات النهار ، وإنما تجرى الموازنة على الغايات القصوى ، وعلى الأغلب ساعات النهار ، وإنما تجرى الموازنة على الغايات القصوى ، وعلى الأغلب الأعم في جميع الأحوال ، وما عدا ذلك فهو الاستثناء الذي لا بعد منه في كل تعميم

وعلى هـذا يمكن أن يقال إن « الاستثناء » يحمل فى أطوائه دلائل القاعدة التي يخالفها ، ولا يخلو من ناحية تعزز القاعدة الغالبة ولا تنفيها إن اسم السيدة « مارى كورى » أول الأسماء التي يذكرها القائلون بالمساواة التامة بين الجنسين ، ولو صبح أن هـذه السيدة تضارع علماء الطبقة الأولى من الرجال لما كان في هـذا الاستثناء النادر ما ينفي أنه استثناء نادر ، وأن القاعدة العامة بأقية لم تنقض ولا ينقضها تـكرار مثله من حين الى حين

إلا أن الواقع أن حالة هذه السيدة خاصة بعيدة من أن تحسب بين حالات الاستثناء في مباحث العلم أو في المباحث العقلية على الإجمال ولانها لم تعمل مستقلة عن زوجها ، ولم يكن عملها من قبيسل الاختراع والابتداع ، وإنما كان كلمه من قبيل الكشف والتنقيب و قالت بنتها « ايف » في ترجمتها : « إن نصيحة بيدي كان لها في هذه المرحلة الدقيقة شأن لا يغضي عنه ، فإنما كانت الفتاة تنظر إلى زوجها نظرة التلميذ إلى معلمه ، إذ كان أقدم منها دراسة للعلوم الطبيعية ، وأطول منها خبرة ودراية ، وقدد كان عدا ذلك رئيسها بل مستخدمها و غدير أنها بمزاجها ودراية ، وقدد كان عدا ذلك رئيسها بل مستخدمها و غدير أنها بمزاجها

وطبيعتها قد كان لها ولا شك فضلها فى هذا الاختيار ، فإن البنت البولونية قد انطوت منذ طفولتها على ملكة التطلع والجرأة التى ينطبع عليها المستكشف ، وكانت هذه الملكة هى التى حفزتها إلى الشخوص من وارسو إلى باريس والسوربون ، .

#### \* \* \*

والواضح أن ملكة المستكشف على أرقاها وأتمها لا ترتقى فى القسدرة العقلية إلى منزلة الاختراع والافتتاح ، فإنما هى امتداد لعمل الحس والبحث بالعنيين ، ينتهى بطول المراقبة إلى رؤية الشيء الذى لا يرى بالعين لأول وهلة ، وقصاراه أنه صبر على النظر ، ثم إدمان النظر ، إلى أن ينكشف الشيء الذى لا بد أن ينظر بعد طول المراقبة فى وقت من الأوقات ، وقد كان العالم بيكرل Bequerel يبحث فى إشاعاع عنصر « الأورانوم » قبل أن تبحث فيه السيدة كورى مع زوجها وأستاذها ، وبنى كلاهما بحث على تقدرير بيكريل ، فوصلا إلى الوجهة التى اتجه إليها من قبل فأحسنا الاتجاه ، وإن لم يكن لهما فضل التوجيه ،

والحق أنه لما يؤسف له من آفات العصر الحديث زيخ التفكير الاجتماعى في مسائل الإنسان الجلى كهذه المسألة الضالدة : مسألة التفرقة بين الجنسين في الكفاية والوظيفة ، وعلاماتها البينة أشد البيان في الحاضر وفي سوابق التاريخ ، فإن هذه المسألة الخالدة لتجمع بين الشمول المستفيض وبين العمق المتأصل ، بحيث لا تقبل اللبس ، ولا تدع للناظر أن يطيل التردد حول مقطع الرأى فيها ، لولا فتنة العصر بمخالفة القديم على هدى) وعلى غير هدى في كثير من جلائل الأمور ،

#### \* \* \*

فليست شواهد التاريخ وشواهد الحاضر المستفيضة ، بالظاهرة الوحيدة التي تقيم الفارق الحاسم بين الجنسين : إذ لا شك أن طبيعة تكوين الجنس أدل من الشواهد التاريخية والشواهد الحاضرة على القوامة الطبيعية التي اختص بها الذكور من نوع الإنسان ، إن لم تقل من جميع الأنواع التي تحتاج إلى هذه القوامة • فكل ما في طبيعة الجنس

« الفزيونوجية » فى أصل التركيب يدل على أنه علاقة بين جنس يريد ، وجنس يتقبل ، وبين رغبة داعية ورغبة مستجيبة ، تتمثلان على هذا النحو فى جميع أنواع الحيوان التى تملك الإرادة وترتبط بالعلمة الجنسية وقتا من الأوقات ٠٠

وعلى وجود الرغبة الجنسية عند الذكور والإناث لا تبدأ الأنثى بالإرادة والدعوة ، ولا بالعراك للغلبة على الجنس الآخر ، وليس هذا مما يرجع فى أصوله إلى الحياء الذى تفرضه المجتمعات الدينية ، ويزكيه واجب الدين والأخلاق ، بل يشاهد ذلك بين ذكور الحيوان وإناثها ، حيث لا يعرف حياء الأدب والدين ، فلا تقدم الإناث على طلب الذكور بل تتعرض لها لتراها وتتبعها وتسيطر عليها باختيارها ، ولا تزال الأنثى بموقف المنتظر لنتيجة العراك عليها بين الذكور ، ليظفر بها أقدرهم على انتزاعها

وأدل من ذلك على طبيعة السيطرة الجنسية أن الاغتصاب إذا حصل ، إنما يحصل من الذكر للانثى ولا يتأتى أن يكون هناك اغتصاب جسدى من أنثى لذكر ، وإن غلبة الشهوة الجنسية تنتهى بالرجل إلى الضراوة والسطوة ، وتنتهى بالمرأة إلى الاستسلام والغشية ، وأعمى من ذلك ف الإيانة عن طبيعة الجنس ، أن عوارض الأنوئة تكاد تكون سلبية متلقية في العلمات التي يسمونها بالعلامات الثانوية ، فإذا ضعفت هرمومات الذكورة وقلت إفرازاتها بقيت بعدها صفات الأنوثة غالبة على الكائن الحي كائنا ما كان جنسه ، ولكن صفات الذكورة لا تأتى وحدها إذا ضعفت هرمونات الأنوثة ، وإنما يظهر ما كان يعوقه عائق عن الظهور ،

#### \* \* \*

ومن الاختلافات المجسدية التي لها صلة باختسلاف الاستعداد بين الجنسين أن بنية المسرأة يعتريها الفصد كل شهر ، ويشغلها الحمل نسسعة أشهر ، وإدرار لبن الرضاع حولين قد تتصل بما بعدهما في حمل آخر ، ومن الطبيعي أن تشغل هذه الوظائف جانبا من قسوى البنية ، فلا تساوى الرجل في أعماله التي يوجعه إليها بنية غير مشغولة بهذه الوظائف الأبثوية ، وينبغي أن تظهر هذه الحقيقة بغير مشقة عند الموازئة بين استعداد

البنيتين ، وأحرى أن تكون ظاهرة مفهومة عند الذين يدينون بالآراء المادية ، ويربطون بين قدوى الجسد وكل قوة باطنة أو ظاهرة في الإنسان وسائر الأحياء ، وليس من اللازم أن يتعلق الاختلاف بالحالة التي تشتغل فيها بنية المرأة بتلك الوظائف والأعمال فعلا ، لأن الاستعداد لها مركب فى الطباع ، معقود بتكوين الخلايا الدقيقة ، فضلا عن الجوارح والأعضاء ، بل من الطبيعي أن يسكون للمسرأة تسكوين عاطفي خاص لا يشببه تسكوين الرجل لأن ملازمة الطفل الوليد ، لا تنتهى بمناولته الشدى وإرضاعه ، ولا بد معها من تعهد دائم ومجاوبة شعورية تستدعى شيئا كثيرا من التناسب بين مزاجها ومزاجه ، وبين فهمها وفهمـه ، وبـين مـدارج حسها وعطفها ومدارج حسب وعطفه ، وهذه حالة من حالات الأنوثة شوهدت كشيرا في أطوار حياتها منذ صباها الباكر إلى شيخوختها العالية ، فلا تخلو من مشابهة للطفيل في الرضى والغضب ، وفي التدليل والمجافاة ، وفي حب الولاية والحدب مم ن يعاملها ولو كان في مثل سنها أو سن أبنائها • وليس هـذا الخلق مما تصطنعه المرأة وتتركه باختيارها ، إذ كانت حضانة الأطفال تتمة للرضاع ، تقترن فيها أدواته النفسية بأدواته الجسدية ، ولا تنفصل إحداهما عن الأخرى • ولا شك أن الخلائق الضرورية للحضانة وتعهد الأطفال الصغار أصل من أصول اللين الأنشوى ، الذي جعل المرأة سريعة الانقياد للحس ، والاستجابة للعاطفة ، يصعب عليها ما يسهل على الرجل من تحكيم العقل ، وتغليب الرأى ، وصلابة العزيمة . فهما ولا شك مختلفان في هــذا المــزاج اختلافا لا سبيل إلى الماراة فيـــه

#### 茶 茶 茶

وبعض هذه الفروق في استعداد الجنسين كاف لشرح معنى « الدرجة » التي تميز الرجل على المرأة في حكم القرآن المكريم ، فهو معنى اقرب إلى الوصف المشاهد منه إلى الرأى الذي تتعدد فيه المذاهب ، فلا يعدو تقرير الواقع من يرى أن الجنسين سواء فيما لهما وما عليهما ، إلا درجة يمتاز بها الجنس الذي يملك زمام الحياة الجنسية بحكم الطبيعة والتكوين ، ومتاز بها الجنس الذي يملك زمام الحياة الجنسية بحكم الطبيعة والتكوين ،

## الفصل الثاني

# من الأخلاق

جاء وصف النساء بالكيد فى ثلاثة مواضع من القرآن الكريم ، مرتين على لسان يوسف عليه السلام ، ومرة على لسان العزيز « فى سورة يوسف »

« قال رب السبّجن أحب إلى مما يدعوننى إليه ، وإلا تصرف عنتى كيدهن أصب إليهن وأكن من الجاهلين » 

آية ٣٣ ،

« وقال الملك ائتونى به ، فلماً جاءه الرسول قال ارجع إلى ربك فاسأله ما بال النصوة اللاتى قطعن أيديهن إن ربتى بكيدهن عليم» آية . د.

« فلما رأى قميصه قد من دبر قال إنه من كيدكن إن كيدكن عظيم » آية ٢٨،

والكيد صفة مذكورة فى مواضع كثيرة من القدرآن ، بعضها منسوب إلى الإنسان وبعضها منسوب إلى الشيطان ، ومن الرجال الذين نسبت إليهم صالحون مؤمنون ، ومنهم كفرة مفسدون ، بل وردت وصفا لله سبحانه وتعالى مع المقابلة بين الكيد الإلهى وكيد المخلوقات ، وبغير مقابلة فى آيات ٠٠

ويدخل فى الكيد صفات كثيرة تمدح وتذم ، وتطلب وتمنع ، تشترك كلها فى معانى التدبير والمعالجة والحيلة ، وقد يجمع الحميد والذميم منها قولهم : « الحرب مكيدة » لأنهما تدبير ومعالجة وحيلة تتطلبها مواقف القتال ، وقد تذم أحيانا فى هذه المواقف ، كما تذم فى سواها

وقد جاء وصف الكيد في سورة يوسف نفسها منسوبا إلى إخوة يوسف إذ جاء فيها على لسان يعقوب عليه السلام:

« قال يا بنى لا تقصص رؤياك على إخسوتك فيكيدوا لك كيدا ، إن الشيطان للإنسان عدو" مبين » ،آية ٥٠ .

## وجاء منسوبا إلى الله تعالى بمعنى التدبير:

هنبكة بإوعيتهم قبل وعاء آخيه ثم استخرجها من وعاء أخيه عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلا أن يشاء الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلا أن يشاء الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلا أن يشاء الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلا أن يشاء الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلى أن يشاء الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلى أن يشاء الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلى أن يشاء الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلى أن يشاء الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلى الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلى الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلى الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلى الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلى الله عندالك كردنا ليتوسئف أن المكرك الله عندالك كردنا ليتوسئف ما كان ليأخذ أخاه فى دين المكرك إلى المناطق الله عندالك كردنا ليتوسئف أخاه المناطق المناطق

أما السكيد الذى وصفت به امرأة العزيز وصاحباتها ، فهو كيد يعهد في المسرأة ولا ينسب إلى غيرها ، أو هو كيدهن الذى يتسمن به ويصدر عن خلائقهن وطبائعهن ، كما يفهم من الإضافة المتكررة في الآيات الشلاث ، ويسدل عليه عمل امرأة العرزيز فيما غشت به زوجها ، واحتالت له من مراودة غلامها عن نفسه ، ثم من اتهامه بمراودتها وتنصلها من فعلها .

وكلها أعمال تتلخص في « الرياء » أو في إظهار غير ما تبطف واحتيالها للدس والإخفاء ٠

#### \* \* \*

والرياء صفة عامة تشاهد فى كثير من المستضعفين من الرجال والنساء ، وأسبابه الاجتماعية تحدث لكل ضعيف يقهره غيره ، فلا يخص المرأة دون الرجل ، ولا ينحصر بين فئة من الناس دون فئة • وقد يحدث للحيوان الضعيف ويلجئه إلى المراوغة والملق ، وهو لا يتكلف لذلك كما يتكلف الإنسان الذى يفكر فيما يعمل وفيما يقصد إليه

وينسب رياء المسرأة إلى الضرورات التي فرضها عليها الضعف في حياتها الاجتماعية أو حياتها البيتية ، وقد يظهر فيها على نحو يناسبها حتى يتلبّس بالبواعث الأنشوية المقصورة عليها ، فلا تختص به في أصوله إذ كانت أصوله من الضعف الذي يشاركها فيه جميع الضعفاء ، وإنما تختص به لأن بواعثها الأنشوية مقصورة على جنسها

إلا أن « الرياء » الأنشوى الذى يصح أن يقال فيه إنه رياء المرأة خاصة ، إنما يرجع إلى طبيعة فى الأنوثة تلزمها فى كل مجتمع ، ولا تفرضه عليها الآداب والشرائع ، ولا يفارقها باختيارها أو بغير اختيارها ، بل لعلها هى تأبى أن يفارقها لو وكّل إليها الاختيار فيه .

فمن أصول هذا الرياء ، في تكوين الأتثى أنها مجبولة على التناقض

بين شعورها بعريزة حب البقاء ، وشعورها بعريزتها النوعية ، فهى تتسعرض للخطر على الحياة وتفرح بوفاء أنوثتها فى وقت واحد ، وهى إذ تضع حملها تتألم أشد الألم وتعانى جزع الخشية على حياتها حين تخامرها وتسرى فى كيانها غبطة الأم التى أتمت وجودها وتوجت حياتها الجنسية بأعز ما تصبو إليه وتتمناه ، ويستوى كيانها كله على أن تفرح وهى تتألم وتتألم وهى تفرح ، فلا يستقيم شعورها خالصا من النقيضين فى أعمق وظائفها التى خلقت لها ، ومشل هذا التناقض يلازم عواطفها جميعا فيما هو دون ذلك من نزعتها وأهوائها .

#### \* \* \*

ومن أصول هذا الرياء في تكوينها ، أنها مجبولة كذلك على التناقض بين شمورها بالشخصية الفردية ، وشعورها بالحب والعلاقة الزوجية ، فهي كجميع المخلوقات الحية ذات « وجود شخصي » مستقل تحرص عليه ، وتأبي أن تنعيم أو تتخلي عن ملامحمه ومعالم كيانه ، وهي في حوزتها « الشخصية » مدفوعة إلى صد كل افتيات ينذرها بالفناء في شخصية أخرى ، ولكنها في أشد حالات الوحدة لا تتوق إلى شيء كما تتوق إلى الظفر بالرجل الذي يغلبها بقوقته ويستحق منها أن تأوى إليه ، وتلحق وجودها بوجوده ، وأسعد ما تكون في حبها أو في علاقتها الزوجية إذ يملكها الرجل الذي يفوقها بالقدرة المطاعة والعزيمة النافذة ، ونتيجة المقاومة عندها أن تجمع بين الانتصار والخذلان في لحظة واحدة ، ونتيجة المقاومة عندها أن تجمع بين الانتصار والخذلان في لحظة واحدة ، في منتصرة حين تظفر بالرجل الذي يغلبها ويستولى عليها ،

وشبيه بهذا التناقض مع اختلاف أسبابه ، أن الرغبة الجنسية عندها تنفصل عن الغريزة النوعية في معظم أيامها ، فليست الرغبة الجنسية بحكم الطبيعة \_ عبثا في وقت من الأوقات عند الرجل ، ولكنها عبث عند المرأة في أوقات حملها وفي غير أوقات الحمل من أيام دوراتها الشهرية ، وقد عوفيت أنثى الحيوان من هدذا العبث لأنها إذا حملت صدت عن الذكر وصد الذكر عنها ، ولكن المرأة التي تحس أنها عبث في أحق الوظائف النوعية بالجد والمبالاة ، يختلط عندها العبث بالجد

والسرور العقيم بالوظيفة الطبيعية • وقد تقضى بعد سن اليأس زمنا يحكمها فيه هذا العبث الذي لا نظير له في حياة الرجولة

#### \* \* \*

وحب الزينة أصل من أصول الرياء يشاركها فيه الرجل فى ظاهر الأمر ، ولسكنه يخصها فى جانب غير مشترك بينها وبين زينة الرجولة ، فإن الرجل يتزين ليعزز إرادته ، وإنما تتزين المرأة لتعزز إرادة غيرها فى طلبها ، وزينة المسرأة كافية إذا راقت بمنظرها الظاهر فى عين الرجل ، ولسكن زينة الرجل تجاوز ظاهره إلى الدلالة على قسوته ومكانته وكفايته لمؤنة أهله ، وليست الزينة التي تراد للاغراء بالقبسول كالزينة التي تراد للاغراء بالقبسول كالزينة التي تراد وبين من يريد ومن ينتظر أن يتراد ، وبين من يريد ومن ينتظر أن يتراد ، و

#### \* \* \*

وجملة القول أن الرياء على عمومه هو إظهار غير ما فى الباطن ، وهو عالمة تعرض للرجال والنساء فى الحياة الجنسية وغير الحياة الجنسية ، ولمسكن الأنوثة تختص بلون منسه ، لأنها إذا لجأت إليه فإنما تلجأ إليه اضطرارا لأن من خلقها ألا تظهر كسل ما فى نفسها ، وإن كان من الأمود الطبيعية التى لا إثم فيها ولا مخالفة بها لوظيفتها

## الفصل الثالث

## هذه الشجرة

قصة الشجرة المنوعة التي أكسل منها آدم وحسواء ، هي الصورة الإنسانية لوسائل الذكر والأنثى في الصلة الجنسية بين عامة الأحياء

الرجل يريد ويطلب ، والمرأة تتصدى وتغرى • وتتمثل فى القصة بداهة النوع فى موضعها ، أى حيث ينبغى أن تتمثل أول علاقة بين اثنين من نوع الإنسان ••

وقد ذكر فى القرآن الكريم قصة الأكل من الشجرة فى ثلاثة مواضع من مسورة البقرة ، وسورة الأعراف ، وسورة طه

## ففى سورة البقسرة:

« وقلنا يا آدم اسكن أنت وزوجك الجناة وكثلا منها رغدا حيث شئتنما ولا تقسربا هذه الشجرة فتكنونا من الظالمين ، فأزلتهما الشيطان عنها فأخرجهما مماً كانا فيه » آية ٣٥ ، ٣٦،

## وفى سيورة الأعراف:

« • • • ويا آدم اسكن أنت وزوجت الجنسة فسكلا من حيث شيئتما ولا تقدرها هذه الشبجرة فتكونا من الظالمين • فوسوس لهما الشبيطان ليبددي لهما ما وورى عنهما من سوآتهما ، وقال ما نهاكمسا ربتكما عن هده الشبجرة إلا أن تكونا مككين أو تكونا من الخالدين » وفي سورة طه:

« فــوسسوس إليه الشيّطان ، قال يها آدم هه أدليّ على شهرة الخيّد ومثلك لا يبلى ، فاكتك منها فبحّت لهما سه آتهما وطفقا يخصِفان عليهما من ورق الجنيّة ، وعصى آدم ربيّه فعنوى ٠٠ » ٠

١١٢١ ، ١٢٠ عَالَة

وليس في هـذه الآيات من السـور الثلاث إشـارة إلى ابتـداء هـواء بالإغراء ، أو بالـكيد على ما جاء في سـورة يوسف ، ولكن بعض المفسرين ذكر ذلك فى شرح الآيات معتمدا على أقــوال حفــاظ التوراة من بني إسرائيل الذين دخلوا فى الإسلام ، فقــال الطبرى من المفسرين الأقدمين نقلا بالإســناد عن وهب بن منبــه :

« ١٠٠٠ لما أسكن الله آدم وزوجته الجنة ، ونهاهما عن الشجرة ١٠٠ أراد إليس أن يستزلهما قدخل في جوف الحية ١٠٠ فلما دخلت الحية الجنة خرج من جوفها إبليس فأخذ من الشجرة التي نهى الله عنها آدم وزوجته فجاء به إلى حواء فقال : انظرى إلى هذه الشجرة ! ماا أطيب ريحها وأطيب طعمها وأحسن لونها ! فأخذت حواء فأكلت منها ، ثم ذهبت بها إلى آدم فقالت : انظر إلى هذه الشجرة : ما أطيب ريحها وأطيب طعمها وأحسن لونها ! فأكل منها آدم • فبدت لهما سوآتهما ، فدخل آدم في وأحسن لونها ! فأكل منها آدم • فبدت لهما سوآتهما ، فدخل آدم في قال : ألا تخرج ؟ قال : أستحي منث يارب ! عوف الشجرة ، فإنك الستحي منث يارب به مما لا تخرج ؟ قال : أستحي منث يارب • • شم قال ربه : يا حواء • أنت التي غررت عبدى ، فإنك لا تحملين حملا إلا حملته كرها ، فإذا أردت أن تضعى ما في بطنك أشرفت على الموت مرارا ، وقال للحية : أنت التي دخل المعون في جوفك حتى غر عبدى • ملعونة أنت لعنته • ولا يكون لك رزق منهما ألا التراب • • أنت عدوة بنى آدم وهم أعداؤك ، حيث لقيت أحدا منهما أفذت بعقبه ، وحيث لقيك شدخ رأسك • • • »

#### \* \* \*

وقال الألوسى صاحب « روح المعانى » من المفسرين المحدثين : « وقيل بينما هما يتفرجان فى الجنة إذ راعهما طاووس تجلى لهما على سور الجنة ، فدنت حواء منه ، وتبعها آدم فوسوس لهما من وراء الجدار ، وقيل توسل بحية تسورت الجنة ، والمشهور حكاية الحية ، وهذان الأخيران يشير أولهما عند ساداتنا الصوفية إلى توسله من قبل الشهوة خارج الجنة وثانيهما إلى توسله بالغضب ٠٠٠ »

ومرجع هـذا الشرح كما هـو ظاهر ، قصـة التـوراة التى حفظها وهب ابن منبـه ، ورواها لصحبه من المسلمين بعـد دخوله فى الإسلام ، ونصها كما جاءت في الإصحاح الثالث من سفر التكوين :

« وكانت الحية أحيل جميع حيوانات البرية ١٠٠ فقالت للمرأة: أحقا قال الله لا تأكلا من كل شجر الجنة ؟ فقالت المرأة للحية : من ثمر شجر الجنة ناكل وأما ثمر الشجرة التى فى وسط الجنة فقال الله لا تأكلا منها ولا تصاه لئلا تموتا ٠ فقالت الحية للمرأة : لن تموتا ٠ ٠ بل الله عالم أنه يوم تأكلان منه تتفتح أعينكما وتكونان كالله عارفين الخير والشر ٠ فرأت المرأة أن الشجرة جيدة للأكل ، وأنها بهجة للعيدون ، وأن الشجرة شهية للنظر ، وأخذت من ثمرها وأكلت ، وأعطت رجلها أيضا معها فأكل ، وأنفتحت أعينهما وعلما أنهما عسريانان ٠ فخاطا أوراق تين ، وصنعا لأنفسهما مآزر ، وسمعا صوت الرب الإله ما شيا فى الجنة عند هبوب ربح النهار ٠ فاختبأ آدم وامرأته من وجه الرب الإله وسط شجر الجنة ، فنادى الرب الإله آدم ، وقال له : أين أنت ؟ فقال : سمعت صوتك فى الجنة ، فخشيت لأنى عريان واختبأت ٠ فقال : من أعلمك أنك عريان ؟ همل أكلت من فخشيت لأنى عريان واختبأت ٠ فقال : من أعلمك أنك عريان ؟ همل أكلت من الشجرة التى أوصيتك ألا تأكل منها ؟ فقال آدم :

المرأة التى جعلتها معى هى أعطتنى من الشهرة: فقال الرب الإله المرأة : ما هذا الذى فعلت ؟ فقالت المرأة : الحيسة غرنتى فأكلت • فقال الرب الإله الحيسة : لأنك فعلت هذا ملعونة أنت من جميع البهائم ومن جميع وحوش البرية • على بطنك تسعين وترابا تأكلين كل أيام حياتك ، وأضع عداوة بينك وبين المرأة وبين نسلك ونسلها ، هو يسحق رأسك وأنت تسحقين عقبه ، وقال للمرأة : تكثيرا أكثر أتعاب حبلك • بالوجع تلدين أولادا ، وإلى رجلك يكون اشتياقك وهو يسود عليك ، وقال لآدم : لأنك سسمعت لقول امرأتك وأكلت من الشجرة التى أوصيتك قائلا لا تأكل منها المعونة الأرض بسببك • وأكلت من الشجرة التى أوصيتك قائلا لا تأكل منها المعونة الأرض بسببك • بالتعب تأكل منها كل أيام حياتك ، وشوكا وحسكا تتبت لك ، وتأكل عشب المقل بعرق وجهك • • تأكل خبزا حتى تعود إلى الأرض التى أخسذت منها ، لأنك تراب ، وإنى تراب تعود • • » •

وعلى هـذا المرجع من التوراة اعتمدت كتب العهد الجديد حيث جاء فى الإصداح الدادى عشر من كتاب كورنثوس الثاني: « ولكننى أخاف أنه كما خدعت الحية حواء بمكرها هكذا تفسد أذهانكم عن البساطة التي في المسيح » ٠٠

وجاء فى تيموثاوس من الإصحاح الثانى : « إن آدم لم يغو ، ولكن المرأة أغويت فحصلت فى التعدى » •

#### \* \* \*

تلك قصة الشجرة فى كتب الأديان ، وهى تعبر برموزها السهلة عن بداهة النوع المتأصلة فى إدراكه للمقابلة بين الجنسين ، وعن دور كل منهما فى موقف من الجنس الآخر ، على الوجه الوحيد الذى تتم به إرادة النوع ، والمحافظة على بقائه ، وإنما تتم هدذه الإرادة بين جنس يملك الزمام ، وجنس تقوم إرادته على أن يحرك إرادة غيره ، وقد ترجمت قصة الشجرة سر الجنس الكامن فى طبائع الأحياء جمعاء ، بين الإرادة والإغراء، وبين المطاردة والانقياد ، فانطوت فى هذا السركل خليقة يتميز بها الذكور والاناث ، وتنتقل إلى العالم الإنسانى فيتميز بها الرجال والنساء تمييزا يبقى فى كيان الخلقة ، وفى دقائق الخلايا الجسدية التى يتركب منها ذلك الكيان ، فى كيان الخلقة ، وفى دقائق الخلايا الجسدية التى يتركب منها ذلك الكيان ، بعد كل دعاية مذهبية ، وكل طور من أطوار المجتمع السياسى ، وبعد كل بعد كل دعاية مذهبية ، وكل طور من أطوار المجتمع السياسى ، وبعد كل ما حولهم ولا يحسون ، أو يحسون ما حولهم وما فى أنفسهم ولا يفقهون ،

ومن نقائض الطبع الأنثوى التى أشرنا إليها فيما تقدم ، أن تخالف المرأة أشد المخالفة وتذعن غاية الإذعان ، حين يضطرب الحس فيها بين إرادتها الفردية وإرادتها النوعية .

وحب الإغراء على هذا النحو مفهوم بشطريه أو بنقيضه ، مفهوم على الموافقة وعلى المخالفة ، لأن المرأة محكومة لا تحكم غيرها إلا من طريق إغرائه ، أو من طريق تنبيهه إلى ما هو «شهى للنظر بهجة للعيون » كما جاء في العهد القديم •

وكل خلق من أخلاق المرأة مرموز إليه فى قصة الشجرة ، ومنها الولع بالمنوعات كما يولع بها كل محكوم مضطر إلى الاتباع •

قال الشاعر الجاهلي طفيال الغنوى:
إن النساء كأشجار خلقن لنسا
منها المرار ، وبعض المر مأكول
إن النساء متى ينهين عن خلق
إن النساء متى ينهين لا بد مفعول

« ولا تولع المرأة بالمنوع لأنها محكومة وكفى ، أو لأنها محكومة لضعفها واعتمادها على من يمنعها • بل هى تولع بالمنوع لأنها نتدلل ، ولأنها تجهل وتستطيع ، ولأنها موهونة الإرادة لا تطيق الصبر على حنة الغواية والامتناع ، وكل أولئك عنوان خصلة أخرى من ورائها : هى خصلة الضعف الأصيل (١) » •

« ••• والولع بالإغراء والإغواء أخو الولع بالمخالفة والعصيان: كلاهما دليل على رجوع الأمر إلى الآخرين ، فالمخالفة دليل على أن المخالف محكوم لغيره ، والإغواء دليل على أنه يرجع إلى غيره فى العمل ويعتمد عليه • فهما ثمرتان من هذه الشجرة ، أو هما خصلتان من خصال الأنوثة الخالدة فى الصميم •

« تتعرض المرأة وتنتظر ، والرجل يطلب ويسعى ، والتعرض هو الخطوة الأولى في طريق الاغراء ، فان لم يكثف فوراء الاغواء بالتنبيه والحيسلة والتوسل بالزينة والايماء ، وكل أولئك معناه تحريك إرادة الآخرين والانتظار ٠٠ » ٠

« فارادة المرأة تتحقق بأمرين : النجاح فى أن تتراد ، والقدرة على الانتظار ، ولهذا كانت إرادة المرأة سلبية فى الشئون الجنسسية على الأقل ، إن لم نقل فى جميع الشئون ، ولعل كلمة ( لا ) سابقة لكل نيسة تمتحن بها المرأة إرادتها وصبرها ٠٠ فأحسوج ما تكون إلى الارادة والصبر حين تنوى الا تتقدم ولا تسلم ولا تجيب ولا تطيع ، وهنا تتصل هذه الخليقة فيها بخليقة العناد ٠٠ وقوام العناد كله أن يقاوم الماند رغبة الآخرين

<sup>(</sup>١) كتاب ، هذه الشجرة ، للمؤلف ٠

وعمل الآخرين • فالإرادة التي نتمثل في العناد مؤنشة ، والإرادة التي تتمثل في العزيمة مذكرة ، وهيذا هو شأن الارادتين في غالب الأحوال » •

ه وليس للمرأة أن تريد غير هـذا النوع من الارادة ، لأسباب عميقـة أن أصول التركيب والتكوين ٥٠ وموقف الجنسين من الاستجابة لمطالب النوع يهدينا إلى حكمة هـذا الفـارق من طريق قريب ٠ فالذكور من جميع الحيوانات قـد أعطيت القـدرة - بتركيبها الجسدى - على إكراه الاناث لاستجابة مطالب النوع ، طائعـات أو مقسورات ، ولا يتـاتى ذلك للاناث على حال من الحالات الجسدية ، فغـاية ما عنـدهن من وسيلة أن يهجن الرغبة في الذكور ، وأن يجعلنهم يريدون ، ولا يستطيعون الامتناع عن الارادة » ٠

« فهدا الفارق ملحوظ في أعمق أعماق التركيب الجسدى من كلا الجنسين ، مند نشئ الفارق بين ذكر وأنثى في عالم الحيوان ، وحكمته ظاهرة كل الظهور لأنها هي الحكمة التي توافق بقاء النوع ، وارتقاء الأفراد جيلا بعد جيل ، فالاغواء كاف للأنثى ولا حاجة بها إلى الارادة القاسرة ، بل من العبث تزويدها بالارادة التي تغلب بها الذكر عنوة ، لأنها متى حملت كانت هذه الارادة مضيعة طوال مدة الحمل بغير جدوى ، على حين أن الذكور قادرون إذا أدوا مطلب النوع مرة ، أن يؤدوه مرات بلا عائق من التركيب وائتكوين ، وليس هذا في حالة الأنثى بميسور على وجه من الوجوه » ،

« وإكراه الأنثى على تلبية إرادة الذكر يفيد النوع ، ولا يؤذى النسل الذى ينشأ من ذكر قادر على الاكراه وأنثى مزودة بفتنة الاغواء • فهنا تتم للزوجين أحسن الصفات الصالحة لانجاب النسل ، من قوة الأبوة وجمال الأمومة ، ويتم للنوع مقصد الطبيعة ، من غلبة الأقوياء الأصحاء القادرين على ضمان نسلهم في ميدان التنافس والبقاء • وعلى نقيض ذلك لو أعطيت الأنثى القدرة على الارادة والاكراه ، لكان من جراء ذلك أن يضمط النوع ويضار النسل ، لأنه قد ينشأ في هذه الحالة من أضعف الذكور الذين ينهزمون للاناث ، وكيفما نظرنا إلى مصلحة النوع ، وجدنا من الخير له أبدا أن يتكفيل الذكور بالارادة والقوة ، وأن تتكفيل الاناث بالاغواء والتلبية ،

جل وجدنا أن فوارق البنية قد جعلت السرور فى كل من الجنسين قائما على هدذا الأساس العميق فى الطباع و فدلا سرور للرجل فى إكراهه على مطلب النوع ، بل هو منعص له مضعف من لذة جسمه و أما المرأة فقد يكون استسلامها لغلبة الرجل عليها باعثا من أكبر بواعث سرورها ، ولعله أن يكون مطلوبا لذاته كأنه غرض مقصود ، بل هو فى الواقع غرض مقصود لما فيه من الدلالة على توفق الأنثى إلى إغواء أقوى الذكور و ومن البداهات الفطرية أن تتظاهر المرأة بالألم والانكسار فى استجابتها للنوع ، لأنها نفطن ببداهتها الأنثوية إلى هذا الفارق الأصيل فى خصائص الجنسين » و

#### \* \* \*

« وليس بنا هنا أن ننظر في العدل الطبيعي بين خصائص الذكور وخصائص الاناث ، وإنما نسجل هـذه الحقائق بالملاحظة الصادقة ، والدلالة الواضحة ، ولا يعنينا أن ننصب لها ميزان العدل في توزيع الطبائع والملكات و ولكنا مع هذا القول نعود فنقول : إن العدل هنا بين الجنسين غير مفقود ، وإن القسمة هنا ليست بالقسمة الضيرى (١) فاذا قيل إن الحمل قد جنى على المرأة ، لأنه خصها بالألم ، وجعل الارادة من نصيب الرجل ، فلا ينبغى أن ننسى أن الحمل قد أتاح للمرأة مزية فطرية لا تتاح لزوجها على وجه اليقين ، وهي ضمان نسلها بغير دخل ولا ارتياب ، فكل من والدت المرأة فهو وليدها الذي يستحق عطفها وحنانها ، وليس ذلك شأن الآباء غيما ينسب اليهم من الأبناء • وما من أم تسأل عن ألم الحمل إلا تبين من شعورها أنها تستعذبه ولا تتبرم به ، وانها قد تشعر بعبطة من الألم لا يعرفها الرجال الذين يثورون على الآلام ، ومن امتزاج الألم بطبيعة المرأة أصبحت التفرقة بين ألمها ولذتها في رعاية الأبناء من أصعب الأمور ، وعلى هــذا يعتز الرجــل بأنه يريد المرأة ، ولا تعتز المرأة بأن تريده • لأن الاغواء هو محور المحاسن في النساء ، والارادة الغائبة هي محور المحاسن في الرجال ، ولهذا زودت الطبيعة المرأة بعدة الاغواء وعوضتها بها عن عدة الغلبة

<sup>(</sup>١) الضيرى : الجائرة • وفي القرآن : ، تلك اننقسمة ضيرى ، سورة النجم ٢٢،

والعزيمة • بل جعلتها حين تغلب هي الغالبة في تحقيق مشيئة الجنسين على السواء » •

#### \* \* \*

« ولكن التفرقة فى عدة الغواية ، واجبة بين ما هو من صفات الجنس كله ، وما هو من صفات هدة المرأة أو تلك من أفراد النساء • فقد تكون امرأة من النساء أذكى وأبرع من هذا الرجل أو ذاك ، فتأخذه بالحيسة والدهاء ، كما يغلب الأذكياء الجهلاء فى كل مجال يتصاولون فيه • إلا أنها صفة فردية لا يقساس عليها عنسد بيان الصفات الجنسية التى خصت بها المرأة على التعميم ، وهذه الصفات الجنسية هى التى تعنينا فى هذا القام ، لأنها التراث المشترك بين جميع بنات عواء ، فى مواجهة الجنس الآخر : وهو جنس الرجال » •

« فالذى يساعد المرأة من قبل الطبيعة على إغراء الرجل هو الهوى الجنسى فى تركيب الرجل نفسه ، فلولا هـذا الهوى لكانت حيلتها معه من أضعف الحيال ، وسلطانها عليه كأهون سلطان ، ومما يرينا أن الطبيعة هي العاملة هنا ، وليست المرأة هي التي تعمل بقدرتها واحتيالها ، إن هواها فى نفس الرجل شبيه بكل هوى ينمو فيه بحكم العادة والفطرة ، فهو يعاني من مقاومة التدخين ، أو معاقرة الخمر ، عنا ، يجهده ويعلبه على مشيئته فى كثير من الأحيان ، ولو كان للتبغ أو للخمر لسان يتكلم لجاز أن يتحدث الناس عن لسانهما المعسول الذي يخلب العقول ، وعن حيلتهما الناهة التي تسلب الرشاد ، » ،

« والأداة البالغة من أدوات الاغواء والاغراء ، هى قدرة المرأة على الرياء والتظاهر بغير ما تخفيه فهذه الخصلة قد تسمو فيها حتى تبلغ رتبة الصبر الجميل ، والقدرة على ضبط الشعور ، ومغالبة الأهواء ، وقسد تسفل حتى تعلفها النفوس كما تعاف أقبح الختل والنفاق ، أعانتها عليها روافد شتى من صميم طبائع الأنوثة التى يوشك أن يشترك فيها جميع الأحياء ، فمن أسباب هذه القدرة على الرياء - أو هذه القدرة على ضبط الشعور - أن المرأة قد ريضت زمنا على إخفاء حبها وبغضها ،

لأنها تخفى الحب آنفة من المفاتحة به والسبق إليه ، وهى التى خلقت لتتمنع وهى راغبة ، وتخفى البغض لأنها محتاجة إلى المداراة كاحتياج كل ضعيف إلى مداراة الأقوياء » •

« ومن أسباب القدرة على الرياء ، أو القدرة على ضبط الشعور ، أن الأنوثة سلبية فى موقف الانتظار ، فليس من شان رغباتها أن تسرع إلى الظهور والتعبير ، أو ليس من شأنها أن تفلح بالظهور والتعبير كما تفلح رغبات الذكور » •

« ومن أسباب القسدرة على الرياء ، أو القسدرة على ضبط الشعور ، أن مغالبة الآلام قسد عودتها مغالبة الخوالج النفسية ما دامت فى غنى عن مطاوعتها والكشف عنها ، ومنها أن اصطناع الزينة الذى اسستقر فى خليقتها إنما هو فى لبابه اصطناع لكل ظاهر تحسه الأبصار والأسماع ، أو تحسبه الضمائر والأفهام » •

« وفى اللغة العربية توفيقات كثيرة فى الجمع بين الحقيقة المادية والحقيقة المجادية المجازية بكلمة واحدة ، ومنها كلمة « التجمل » التى تفيد معنى التزين لمرأى النفوس » •

« ولرسوخ هـذه الطبيعـة الأنثوية فى تكوين المرأة - شـغفت بالرياء لغرض تعنيـه ، ولغير غرض تعنيـه فى كثير من الأحوال ، كأنها وظيفة حيوية تستمتع بها بالمعالجة والرياضة كما تستمتع الأعضاء بالحركة والنشاط ٠٠ » ٠

« وقد يعين المرأة على الرجل - غير الهوى وغير الخداع - خلق آخر هو في الحقيقة خلق يعين الرجل على نفسه ، ونيس عمل المرأة فيه إلا من قبيل الاذكاء والتنبيه ، فالمرأة سكن الرجل كما جاء في القرآن الكريم ، ولا يطيب للانسان أن يحذر من سكنه ، أو يتجافي عن الهدوء والطمأنينة فيه ، ولا تتم سلعادته به إلا أن ينفي عنه الحذر ، ويقبل عليه بجمع فؤاده وطوية ضميره ، فهو الذي يغمض عينيه بيديه ويستنيم إلى الرقاد هربا من السهاد ، ونصف ما يقبله من الخداع إنما هو الخداع الذي نسجه بيمينه وزخرفه بتلفيقه ، وكذلك المرأة إذا تعلقت بالرجل كانت أسبق منسه إلى التصديق ، وكان خداعه إياها أسهل من خداعها إياه ، ، » ،

« ومن غوایات المرأة الکبری أنها قصبة السبق فی حلبة التنافس بسین الرجال • فالظفر بها یرضی کل شسعور یحیك بقلب الرجل ، سسواء منه ما یتساوله بإدراکه ووعیه وما لیس یدرکه ولا یعیه » •

« وقد اختلف أصحاب المذاهب الفلسفية في تعليم نوازع الحياة التي تفسر بها أعمال الناس وترد إليها • فقال بعضهم انها طلب القوة ، وقال غيرهم انها طلب البقاء ، وزعم هؤلاء وهؤلاء انها طلب اللذة ، وجاء آخرون في العصر الحاضر فتغلفلوا بالنوازع الجنسية وراء كل غريزة • • ونفذوا بها إلى كل سرداب من سراديب النفس الخفية ، وأيا كان موضع الصدق من هذه النوازع ، فالمرأة معها جميعا تطلق شعور القوة وشعور البقاء وشعور اللذة ، وتتقصى وشائج الجنس إلى جذورها الكامنة في أعرق بواطن الحياة • • » •

« وما الظن بقصبة السبق التى تستطيع أن تستدنى إليها من تشاء وتناى عمن تشاء؟ إن المتسابقين ليتناحرون على القصبة الخرساء ، وهى لا تحكم لهم بشىء ولا تفاضل بين يمين ويمين ، والمرأة هى تلك القصبة التى تحابى وتجاف حرية آلا تبقى فى عزيمة العادين بقية من نوازع السباق » ، « تلك هى بعض عناصر العواية الأنثوية التى تملكها المرأة من حيث تدرى ولا تدرى ، وكذلك تنبت الثمرة الثانية على هذه الشجرة ، ، » ،

## القصل الرابع

# الأخلاق الاجتماعية

تتجلى حكمة القرآن الكريم فى النص على قوامة الرجال من أحوال المجتمع ، كما تتجلى من أحوال الأسرة أو أحوال الصلة الزوجية بين الذكر والأنثى ، أى بين الرجل والمرأة فى نوع الانسان .

فالأخلاق في المجتمعات الانسانية عامة مصلحة دائمة ، وضرورة لا قوام لمجتمع بغيرها على صورة من صورها ٥٠ وهذه الضرورة لم يكن في مجتمعات النساس ما يكفيها إن لم تكفها قوامة الرجال ، فان الرجال هم مرجع كل عرف مصطلح عليه في الأخلاق ، سواء منها أخلاق الذكور وأخلاق الاناث ، ولم يؤثر عن المرأة قط أنها كانت مرجعا أصيلا لخلق من الأخلاق لم تتلقه من الرجال ، ولم تتجه به اليهم ، ولا استثناء في ذلك للصفات التي نعدها من أخص الصفات الأنثوية ، ومن أقربها إلى طبيعة المرأة ، وأبرزها في هذه الضاصة صفات الحياء والحنان والنظافة ٠

وكان من السائغ عقال أن تنشىء المرأة خلائق العرف كله ، لأنها تتسلم النوع منفذ نشأته فى الأرحام ، إلى أيام نموه بين المحجور والمهود ، وتتولى حضانته البيتية إلى أيام المراهقة ، ثم تتسلمه قرينا بعد أن تسلمته ابنا متدرجا فى تكوينه إلى تمام هذا التكوين ، كما يتم فى دور المراهقة فلدور الشباب ،

كان هـذا هو السائغ عقـلا ، لو كان فى المرأة استعداد مسستقل لتكوين القيم الأخلاقية ، وإنشاء العرف والاصطلاح ، ولو فى بواكيره الأولى ٠٠ إذ هى قادرة فى دور الحضانة على بث البدور الخلقية فى العادات والمبادى ، مهما يكن من ضغط الرجل عليها ٠

غير أن الواقع المتكرر في المجتمعات الانسانية كافة ، أن المرأة تتلقى عرفها من الرجال ، حتى فيما يخصها من خلائق الحياء والحنان والنظافة كما تقدم ٠٠٠

فهى إنما تستحى الأنها نتلقى خليقة الحياء من الطبيعة أو من املاء الرجال عليها ••

وحياء المرأة الذى تتلقاه من الطبيعة أنها تخجل من مفاتحة الرجل بدوافعها الجنسية ، وتنتظر المفاتحة من جانبه ، وإن سبقته إلى الحب والرغبة ، وشأنها فى ذلك كشأن جميع الإناث فى جميع أنواع الحيوان ، فإنها تنتظر ولا تتقدم ، أو تتعرض ولا تهجم ، ويمنعها أن تفعل ذلك مانع من تركيب الوظيفة لا يصدر عن وازع أخلاقى ، ولا عن أدب من آداب السلوك ، إذ كان مانعا يتساوى فيه الحيوان العاقل وغير العاقل ، كما يتساوى فيه النبوع الذى ينقاد للغريزة وحدها ، والنوع الذى يراض على سينة من سنن الحياة الاجتماعية ، فإنما خلق تركيب الأنثى يراض على سينة من سنن الحياة الاجتماعية ، فإنما خلق تركيب الأنثى بوظيفة الابتداء والارغام عبث مضيع لغاية النبوع ، متى شغلت بالحمل والرضاع ، كما تشغل بهما حسب استعدادها فى معظم الأوقات ،

وهدا الحياء الطبيعى لا يحسب من القيم الخلقية التى تريدها المرآة ، وتمليها على نفسها وعلى غيرها ، ولكنه عمل من أعمال التكوين يصطبغ بالصبغة الخلقية ، كلما وافقت آداب الاجتماع

وإنما يحسب من القيم الخلقية ذلك الحياء الذى تمليه الآداب ، ويتصل بالارادة والاختيار ، لا فسرق فى ذلك بسين الارادة الجامعة وإرادة الأفراد المتفسرة في ٠٠٠

وهدذا الحياء الذى تمليه الآداب تدين به المرأة على قدر اتصاله بشعور الرجل نحوها ونظرته إليها ، فإذا اجتمع النساء معا بعيدا عن أعين الرجال ، نسينه ولم يكترثن له ، ولم يبالين شيئا مما يبالينه وهن بأعين الرجل في المحضر والمغيب

فالمرأة لا تتوارى عن المرأة فى الحمام ، ولا يعنيها أن تستر عضوا من أعضائه ، إلا أن تستره مداراة لعيب وخوفا من منافسة النظائر والأتراب ، ولم يعهد فى الحرائر الخفرات أنهن فى الأمم التى استخدمت الخصيان كن يحجمن عن مس الرجل لهن واطلاعه على أعضائهن وهن عاريات ، ويسسوغ يحجمن عن مس الرجل لهن واطلاعه على أعضائهن وهن عاريات ، ويسسوغ

للنساء أن يذهبن معا إلى ضروراتهن ، ولا يسموغ ذلك فى عمرف الرجا، ، إلا من تكرههم عليمه الطوارىء فى غير المعيشة المعتادة

وألصق من الحياء بالمسرأة حنانها المشهور ، ولا سيما الحنان للاطفال من أبنائها وغير أبنائها • وهذه صفة من صفات الغرائز ، توجد في إناث الأحياء ، ولا تمتاز فيهسا أنثى الإنسان إلا على قدر امتياز العاقل على غير العاقل في كل ما يشتركان فيه ، فليس الحنان الطبيعي بصالح لتقدير خلق الرحمة في المرأة حين يتصل بإملاء الوجدان الأدبى وسلطان الضمير وإنما يصلح لتقدير هذا الخلق فيها أن تقارن بين عطف الرجال وعطف النساء على الأطفال من أبناء الآخرين ، فربما شوهد الرجل وهو يعطف على أبناء زوجته من غيره كما يعطف على أبنائه ويسسوعي بينهم في البر والمعاملة ، ولو من قبيل التجمل ورعاية الشعور ، وتسلك المسرأة غسير هذا السلوك في معاملة أبناء الزوج من غيرها ، غلا ينجو هؤلاء الأبناء أحيانا من التعذيب والتشفى وتعمد الاذلال والايذاء ، ولا يطمع الكثيرون منهم فى السلامة أو فى التظاهر بالمساواة بينهم وبين إخوانهم فى البيت ، بل يحدث كثيرا أن يقسع التفضيل والإيثار عمدا وجهرة للامعان في الإساءة والانتقام من الأم المجهولة الغائبة ، وقد تكون في عداد الأموات ، وهذا كله كان حريا أن ينعكس بين الرجال والنساء ، حيث يتصل على الخصوص بتكاليف الانفاق والحماية ، لأن الرجل هو الذي ينفق من ماله ويتكلف من وقت وجهده ، ولعله حيث يرجع الأمر إلى خلة الأنائية ، أولى أن يطمع في الاستئثار بالمرأة لنفسه ، غير مشارك فيها ولا مستريح إلى ما يذكره بتلك المشاركة من قبل • وهو في الحسق لا يبرأ من الأنانيسة ولا يقل في هذه الخلة عن المرأة ، ولكن الفارق بينهما فيها أنها في الرجل خلة يروضها وازع الأخـــلاق ، وهي في المــرأة خلة تتحكم فيهـــا الغريزة ، ولا يقسوى عليها وازع الفكر والضمير

أما النظافة فليست هي من خصسائص الأنوثة إلا لاتصسالها بالزينسة ، وحب الحظوة في أعين الجنس الآخر ، ولكن عمل الغريزة فيهسا أنهسا أصسعب على المسرأة وأيسر على الرجل ، لأن المسرأة تتكلف في سبيل النظافة ما ليس

من الضرورات المتكلفة عند الرجال ، لما يعرض لها فى وظائف الحمل ، وعادات الجسم المتكررة ، وأخلاط الولادة ، ولوازم الحضانة وما إليها ، فلو لم تكن النظافة « قيمة خلقية » مفروضة عنيها بإشراف الرجل على حياتها العامة وحياتها الخاصة ، لكان استقلالها بنفسها وشيكا أن يضعها موضع الإهمال والاستثقال • ويرجع إلى هذه الحالة فى المرأة أنها أصبر من الرجل على التمريض ، لأنها أصبر على الحضانة ، وأصبر على أخلاط الجسد ، كما يرجع إليها أن إحساسها بانعطف على المصابين مخالف فى طبيعته لإحساس الرجال

#### \* \* \*

وليس في أخلاق المسرأة المحمودة خلق أخص بها والصق بأنوثتها من هذه الخلائق الثلاث: وهي الحياء والحنان والنظافة ، ومعولها فيها حكما رأينا \_ على وحي الطبع أو وحي الرجل وأحرى أن يكون ذلك ديدنها في جملة الصفات التي يشترك فيها الجنسان مع اختلاف حظهما منها ، ولو كانت من الصفات التي تولاها الرجال منذ القدم ، ويتولونها إلى اليوم ، كشجاعة القتال في ميادين الحروب ، فقد يوجد من النساء من هن مثل" في الشجاعة ، ويوجد في الرجال من هم مثل" في الجبن ، ولا ينفى ذلك أصل القوامة في نشأة الأخلاق وتعميمها ، فإذا نشأ الخنق وعم في العرف ، لم يمتنع أن يتخلق به آحاد الجنسين على تفاوت في نصيب الرجال والنساء

ومما له مغزاه فى تقسيم الأخلاق بين الجنسين أن أساطير الخيال ووقائع التاريخ تتفقان بالبداهة والمشاهدة على هذا التقسيم • فقد جاء فى أسطير اليونان الأقدمين خبر جيل من الأمم ينعزل فيه النساء ، ويتدربن على القتال من طفولتهن ، ولا يقبلن بينهن أزواجا يعيشون معهن ، بل يأسرن الأزواج ثم ينفصلن عنهم ، ويستحيين البنات من الذرية ، ويقتلن البنين أو يرددنهم إلى آبائهم المعروفين ، واسم هذا الجيل (الخراف) جيل الأمازونات ومعناها «بغير أثداء» ، لأن الأمازونات مشتقة من أصل إغريقى هو الكلمة اليونانية Amazones والخرافة تقول إن هذا الجيل من النساء يحرق ثديبه أو يحرق اليونانية

الثدى الأيمن للتمكن من تثبيت القوس في موضعه . وفحوى ذلك - بمغزاه من بداهة الخيال - أن المرأة لا تتصف بهذه الصفة وهي باقية على طبيعتها ، ولكنها تخرج من هذه الطبيعة لكي تتشبه بالرجال وتخالف أطوار النساء . .

#### \* \* \*

وبغير حاجة إلى متابعة النتائج التي تؤول إليها الآراء في المستقبل ، نجزم بالصواب فيما نعلمه من دلالة الطبع ودلالة العقل ، فنفهم صواب الحكمة القرآنية التي أثبتت للرجل حق القوامة على المسرأة في الأسرة ، وفي الحياة الاجتماعية ، فما كان للمجتمع أن يصطلح على عرف متبع فيه بغير هذه القوامة ، وهي دستور الأخلاق والآداب التي لا غنى عنها ولا طاقة للمرأة بولايتها ، وإن تسلمت مقاليد الحضانة منذ تكوين الجنين

وقد عالجنا مسألة الأخلاق الأنشوية فى فصول متعددة من كتبنا السابقة ، ألحقها بهذا الفصل لما فيها من إيضاحات وشواهد متممة أو موافقة لشرح الكلام عن قضية المرأة فى القرآن الكريم ، ومنها فصل بعنوان أخلاق المرأة من كتاب « هده الشجرة » نقتبس منه ما يلى :

« هــذا المقياس بعينه هو المقياس الذي يرجع إنيــه في التفرقة بين أخلاق النساء: كله ما هو فردى روحى ، أو اختياري إرادي ، فهو أقــرب إلى خلق الرجل ، وكل ما هو نوعي جسدي أو آلي إجباري ، فهــو أقــرب إلى خلق المرأة ، فمداره على وحى الغريزة أولا ثم على وحى الفهم والضمير

« والأخلاق التى يسمو بها الإنسان إلى مرتبة التبعة والحساب أو مسئولي الأدب والشريعة والدين ، هى كما لا يخفى أخلاق تكليف وإرادة وليست أخلاق إجبار وتسخير

« ومن هنا صح أن يقال إن المرأة كائن طبيعى وليست بالكائن الأخلاقى ، على ذلك المعنى الذى يمتاز به خلق الإنسان ولا يشترك فيه معائر الأحياء ٠٠٠

د مساك الأخلاق الأول عند المرأة هو الاحتجاز الجنسى الذى ألمعنا إليه فيما تقدم ، وهو من الغريزة التي يتساوى فيها إناث الحيوان ، وليس من الارادة التي يتميز بها نوع الانسان بجنسيه « فالمرأة تستعصم بالاحتجاز الجنسى ، لأن الطبيعة قد جعلتها جائزة للسابق المفضل من الذكور ، فهى تنتظر حتى يسبقهم إليها من يستحقها فتلبيه تلبية يتساوى فيها الاكراه والاختيار

« كذلك تصنع إناث الدجاج وهي تنتظر ختام المعركة بين الديكة أو تنتظر مشيئتها بغير صراع »

لا وكذلك تصنع الهرة وهى تتعرض للهر وتعدو أمامه ليلحق بها ، وتصنع العصفورة وهى تفر من فرع إلى فرع ليدركها العصفور السريع وتصنع الكلبة والفرس والأتان ، وهى مضطرة إلى الاحتجاز لأنه الحكم القاهر الذي فرضته عليها وظائف الأعضاء

« والبون بعيد جدا بين هـذا الاحتجاز الجنسى وبين فضيلة الحياء التي تعـد من فضائل الأخلاق الإنسانية ٠٠

ه فالحياء مفاضلة بين ما يحسن وما لا يحسن ، وبين ما يليق وما لا يليق ،
 وما هو أعلى وما هو أدنى

والاحتجاز الجنسى غريزة عامة بين الإناث ترجع إلى القهر والاجبار ،
 كائنا ما كان التفاوت بينها في درجة القهر والاجبار .

« ومتى بلغ هـذا الاحتجاز الجنسى مبلغه الذى قصدت إليه الطبيعة ، فقد بلغت الأخلاق الأنثوية غايتها ، ولم بيق منها ما يلتبس بالحياء في صـورته ولا في معناه

ومن ضلال الفهم أن يخطر على البال أن الحياء صفة أنثوية ، وأن النساء أشد استحياء من الرجال ، فالواقع - كما لاحظ شموبنهور - أن الرأة لا تعرف الحياء بمعزل عن تنك الغريزة العامة ، وأن الرجال يستحون حيث لا يستحى النساء ، فيستترون في الحميّامات العامة ، ولا تستتر المرأة مسم المرأة إلا لعيب جسدى تواريه

#### 索 恭 恭

د ولم يكن عمر بن أبى ربيعة مبالغا حين قال إن الوجوه يزهوها الحسن أن تتقنع • بل هو لو شاء لقال عن الأجسام ما قال عن الوجوه (١) فلا تستر الأنثى الفطرية شيئا يمكنها أن تبديه ، إذا كان عرضه مجلبة للنظر (١) بل لقد قالها إذ قال عن هند : زعموها سألك جارائها وتعرت ذات يوم نبشرد

والاستحسان • ومن شهد الحماً العامة على شواطى البحر رأى كيف تهمل الأكسية ذات الرفارف المسبلة ، ليبدو للانظار ما استتر من محاسن الأجسام • •

« فالخلق الذي تتحلى به المسرأة بداهة هسو خلق الغريزة الذي يوشك أن يشمل إناث الحيوان

« وكل خلق « إرادى » تتخلق به بعد ذلك فهو فريضة عليها من الرجال ، تجاريهم فيه على ديدن المحاكاة والمطاوعة ، سواء فهمته أو جهلت كنهه ومرماه • • ولهذا يكثر في النساء من يتقيدن بالعرف القديم لأن قوام العرف القديم عادات ومصطلحات هي أقرب إلى الغريزة الآلية من فضائل الفهم والإرادة ، ويندر بينهن جدا من تتحدى العرف بفضيلة واحدة من فضائل الاختيار

«جرى حديث متنقل فى مجلس يضم رهطا من الرجال والنساء على قسط شائع من التعليم والعرف والآداب الخلقية ، غانساق الحديث إلى سيرة رجل يتجاوز الخمسين ذاع عنه أنه يستدرج الفتيات الغريرات إلى داره فيلهو بهن ويظهر معهن فى المصافل العامة ، ويدفعهن إلى سيرات العبث والمجون ١٠ فكان النساء أقل من حضر المجلس اشمئزازا من سيرة ذلك الخليع ٠ كأنهن لا يرين نقصا فى رجل من الرجال بعد أن تكمل له تلك الفحولة الحيوانية ، أو كأنهن لا يصدقن أن الفتيات الغريرات يسقطن فى شراكه مخدوعات مغلوبات على مشيئتهن ولكنهن راضيات مسرورات بما أتيح لهن من فرص المتعة والابتهاج

« وكل ما بدا عليهن بعد ذلك من الاشمئزاز فقد سرى إليهن مستعارا ممن كان بالمجلس من الرجال • فقد كانوا في هذا المجتمع الخاص كما كانوا في المجتمع العام كله « مصدر السلطات على حدد قولهم » في لغة الدساتير ••

« ومتى سقط سلطان الرجال فى الأمة سقط معه سلطان الأخلاق سواء منها أخلاق المعرف أو أخلاق الإرادة ٠٠

« فالأمم المهزومة يشاهد فيها طوائف من النساء يجهرن بمخادنة

الجنود الفاتحين ، ولا يكربهن أنهم قاتلو الإخوة والأزواج والآباء ، لأن الخضوع للغلبة الصق بطبيعة الأنوثة الفطرية أو الحيوانية من جميع هذه الأواصر والآداب ٠٠

والعبرة التى تستفاد من هذه الحقيقة أن النساء يوكان إلى الفطرة في أخلاق الغرائز والعسادات ، ولكن لا يصح أن يتركن في الأخلاق الإخسرى لله أخلاق الإرادة والضمير لله بغسير إيحاء شديد ، بل إكراه يتجاوز حدود الإيحاء

◄ والغريزة القاهرة تعلل محاسن المرأة كما تعلل نقائصها ، فتمهد لها العدر بين يدى القانون لم تمهد لها بين يدى القانون والأخلق ٠٠٠

لا فالتضحية هي أسمى فضائل الإنسان

« وهى فضيلة لا يتقدم عليها المرء كل يوم ، ولا يتقدم عليها بغير دافع شديد من وحى الفطرة أو من وحى الضمير

ولكنها من وحى الفطرة أعم وأنفذ من وحى الضمير ، إأن سلطان
 اللحم والدم عميق القرار فى بواعث النفوس

« ومن ثم كانت المرأة أقرب من الرجل إلى التضحية فى وظائفها النوعية ، لأنها تستمد تضحيتها من غرائز الأمومة ، وتموت فى سبيل الذرية ، كما تموت بعض إناث الحيسوان ، ولا تسهل التضحيسة على الرجل هذه السهولة إلا إذا ارتقى فيه وحى الضمير إلى مرتبة الدوافع الفطسرية المودعة مند الأزل فى غيرائز الأحياء ، وتلك مرتبة يعيز بلوغها على البناء آدم فلا نترال معدودة فيهم من فضائل الأنبياء وأشباه الأنبياء أو كما قال ابن الرو مى :

وعزيز بلوغ هاتبك جسدا تلك عليا مراتب الأنبياء وعزيز بلوغ هاتبك جسدا تلك عليا مراتب الأنبياء وإنما يقدم الرجل على التضحية في جملة أحسوالها العامة بغريزة الخرى مفسروسة في طبيعة النسوع ولكنها أحدث وأقرب إلى الإرادة: وهي غريزة القطيع التي نشأت مع الخلائق الاجتماعية ، ولم تنشأ بداءة مع

الولادة كما نشأت الغرائز الأنشوية فى جميع إناث الأحياء • فإذا تصدى الرجل للقتال فى الجيش أو المكتيبة ، تحرك بإرادة القطيع كله وتغلب بها على الخوف وحب السلامة • ولكنه قد ينفرد بالتضحية التي يدفعه إليها وحى الضمير ، فيعلو على فضائل الأنواع والجماعات ، ويعرج بروحه صعدا في طراز رفيع من الفضائل : هو فضائل الأفراد الأفداد

#### \* \* \*

والغرائز المختلفة التي تعلل لنا محاسن المرأة تعلل لنا نقائصها التي تعاب عليها من بعض جهاتها • وقد لخصها المتنبى ولخص كل ما قيل في معناها حيث قال :

## « فمن عهدها ألا يدوم لسها عهد »

« فهى تتقلب وتراوغ وترائى وتكذب وتحزن وتميل مع الهوى وتنسى فى لحظة واحدة عشرة السنين المطوال

« وهى مسوقة إلى ذلك بالفطرة الجنسية التى خلقت فيها قبل نشأة الآداب الاجتماعية والآداب الدينية بألوف السنين • فقد أغرنها الفطرة الجنسية بالميل إلى الأقدر والأكمل من الرجال لتنجب للعالم أحسن الأبناء من أحسن الآباء

« فلم يكن مما يوافق هـذه الفطرة في العصور السحيقة أن تحفظ العهد لرجل واحـد ومن حولها رجال كثيرون يتقاتلون عليها ، وقـد يغلب أحـدهم رجلها الذي تحفظ له العهد أو يطالبها بحفظه

« وكانت الحرب فى بداءة الحياة الإنسانية هى مقياس القدرة والرجحان بين الرجال ، فى قبياتهم أو فى جميع القبائل المحيطة بها ، فكان من شأن المرأة أن تسلم لظافر بعد ظافر ، وشجاع بعد شجاع ، كلما دارت رحى الحرب بين غالب ومغلوب ، وبين الشجاع القوى ومن هو أشجع منه وأقوى

« ثم أصبح المال مقياس القدرة والرجحان بين الرجال • وكان مقياسا صحيحا في العصور الغابرة ، وظل كذلك ألوفا من السنين ، لأنهم كانوا يكسبون المال غنيمة في حومة الحرب ، أو ربحا من أرباح التجارة التي تقحم أصحابها

فى مجاهل الأرض ، وتهدفهم لأخطار القتل والاستلاب ، وتلجئهم إلى الحياة تارة وإلى الحول تارات ، وتشهد لهم بمقياس القدرة والرجحان عن جدارة واضحة تغنى المرأة عن التفكير ، وهي لا تعمد كثيرا إلى التفكير قبل الاختيار » •

#### 张 米 卷

قلنا في الفصل الذي عقدناه على رأى المعرى في المراة من كتابنا المطالعات: 
« والذي نقوله في جملة واحدة أن المرأة وفية صادقة: وفية للحياة 
لا لهذا الرجل أو لذاك ، وصادقة في الحب لا في إرضاء أهواء من تحب ، ولو أنعمنا النظر لعرفنا أن المرأة تخون نفسها كما تخون الرجال في سبيل 
الأمانة للحياة ، وتكذب على نفسها كمنا تكذب على محبيها في صيانة عهد 
الحب ، فهي وفية بالفطرة رضيت أم لم ترض ، وهي صادقة بالالهام حيث 
أرادت وحيث لا تريد ٠٠ » •

إلى أن قانا : « تحب المرأة الشباب ومن ذا الذى لا يحب الشباب ؟ إن الشباب نفحة الخلود وروح من روح الله • تصور الأقدمون الآلهة فلم يفرقوا بينهم وبين الشباب ، وأسبغوا عليهم كساء سرمديا من نسجه ، وبهاء متجددا من صنعه ، شعورا منهم بأن الشباب سمة الحياة الخالدة ، وروح المانى الأنهية وترجيحا لخير الشباب على شره ولمحاسنه على عيوبه •

#### \* \* \*

« • • ثم تحب المرأة المال ومن ذا الذي يكره المال ؟ غير أننا قد نرى للمرأة سببًا غير سائر الأسباب التي تغرى بحب المال وإعظام أصحابه • نرى أن كسب المال كان ولا يزال أسهل مسبار لاختيار قوة الرجل وحيلت ، وأدعى الظواهر إلى اجتذاب القلوب والأنظار واجتلاب الاعجاب والاكبار • فقد كان أغنى الرجال في القرون الأولى أقدرهم على الاستلاب ، وأجرأهم على الغمارات ، وأحماهم أنفا ، وأعزهم جارا • وكان الغنى قرين الشجاعة والقوة والحمية ، وعنوانا على شمائل الرجولة المحببة إلى النساء ، أو التي يجب أن تكون محببة اليهن • ثم تقدم الزمان فكان أغنى الرجال أصبرهم على احتمال المشاق وتجشم الأخطار والتمرس بأهوال السفر وطول الاغتراب وأقدرهم على ضبط النفس وحسن التدبير • فكان الغنى في هذا العصر قرين

الشجاعة أيضا وقوة الارادة وعلو الهمة وصعوبة المراس ٥٠ ثم تقدم الزمان فصار أغنى الرجال أبعدهم نظرا وأوسعهم حيلة ، وأكيسهم خلقا ، واصلبهم على المئابرة وأجلدهم على مباشرة الحياة ومعاملة الناس ، فكان الغنى في هذا العصر قرين الثبات والنشاط ومتانة الخلق وجودة النظر في الأمور ٥٠ كان هذا كله في العصور الأولى قبل تشعب الحياة الاجتماعية ، وتعدد الملكات والصفات التي تكفل الرجحان والتقدم للرجال

« ثم تعددت هده الملكات والصفات فقام في طبيعة المرأة « برج بأبل » مخيف من اختلاط الأصوات والدعوات

كان رجحان الرجل بسيط المظهر ، وكانت فطرة المرأة البسيطة قادرة على تمييزه بغير إعنات للفكر ولا إطـالة للروية ٠٠

ثم تشعبت الملكات والصفات ، ووجد فى العالم رجال ممتازون بأكبر المزايا ، وليس للمرأة من فطرتها البسيطة معين على تقدير مزاياهم وعرفان أقدارهم والترجيح بينهم وبين من دونهم من أصحاب المزايا الفطرية التى تتكشف للنظرة الأولى ولا تحتاج إلى انعام نظر أو موازنة بين أنواع وأشكال : رجل الحرب الذى يظفر بالقوة والخدعة ، ورجل المال الذى يكسب بالقوة والخدعة ، وكلاهما مفهوم واضح مكشوف على ظواهر الأشباه ...

ثم انفصلت الحرب عن الشجاعة فى بعض المواقف ، وانفصل المال عن القدرة الراجحة فى كثير من المواقف ، فأغنى السلاح والكثرة ما لا تغنيسه الشجاعة ، وكسب المال بالاسفاف والدناءة وخدمة الشهوات ٥٠ فهذا هو برج بابل الذى لا تدرى المرأة فيه من تسمع ومن تجيب ، والذى تحار فيه قبل التمييز والتفضيل ، وقد كانت قبل ذلك لا تحار فى تمييز أو تفضيل ٥٠

وزاد برج بابل طبقة على طبقاته الكثيرة أن الآداب الاجتماعية وآداب الأسرة ظهرت بين الناس ، وفرضت على المرأة أدبا جديدا غير الأدب القديم ، ادبا يطالبها بالوفاء والأمانة ومغالبة الميول إذا تناضل من حولها الرجال ، فزاد فى الحيرة والتبلبل ولم يضلق بإزائه فى فطرة المرأة معين على التمييز والإهتداء ، إلا ما تقتبسه بالتعليم والتلقين والإيحاء وهو ضعيف مصدود لا يقوم لايحاء الفطرة القديم إذا اشتجر النزاع واضطربت الأهواء

فانقسم النساء أقساما شتى فى الأخلاق الفطرية والأخلاق الاجتماعية : قسم مع الفطرة القديمة وقسم مع الأدب الجديد • بل أصبحت كل امرأة مجالا لتعدد هذه الأقسام تميل مع هذا أو ذاك كلما مالت بها دواعيه

فنحن إذ نقول إن المرأة تطيع الغرائز الجنسية في التقلب والمراوغة وخيانة القرناء ، لا نقول ذلك لنعذر ها كل العدر ، أو لنسقط عنها واجب التغلب على حـذه الميول التي تغيرت وجهاتها مع الزمن ، ولا تزال عرضة لكثير من التغير ، فان الأخلاق لم تجعل لابقاء الفطرة على عيوبها وإنما جعلت لتهذيب تلك العيوب ورياضتها وشد أزر النفس بالمثل الأدبية أنتى تعينها على عيوبها . ولكننا نقول ما نقول لنذكر أبدا أن فهم الغرائز الجنسية ضرورى لفهم الأخلاق التي تتصل بها ، فلا فائدة من البحث في رياضتها بالأدب الاجتماعي ، قبل البحث فيما يقابلها من أصول الفطرة التي تعم جميع الأحياء ، وليس عمومها مين جميع الأحياء بمانع من اصلاحها بالرياضة والتقويم • بل هو الذي يسوغ ذلك الاصلاح ويوجبه ويبشر بفلاحه ، لأن الانسان قد علا فوق سائر الأحياء ، خمن الواجب إذن - ومن المستطاع أيضا - أن يعلو فوقها بالآداب والأخلاق ومن مفارقات العصور المتأخرة أن ينجم فيها طائفة من الدعاة وأصحاب الآراء يستخفون بالاحتجاز الجنسى الذي كان عصام المرأة من جماح الأهواء زمنسا طويلا ، ويستخفون معه بما عداه من الحواجز الجنسية المغروسة فى طباع الأحياء ، لأنها فى رأيهم بقية لا ضرورة لها من بيئات المعيشة الحيوانية الأولى

فعندهم مثلا أن حرية المرأة في العصر الحديث نبيح لها ما حرم عليها في العصور القديمة ، فلل يعيبها أن تبدأ الغزل للرجل وتلاحقه لتستولى عليه • كأنما كان تركيب الجسم الأصيل في الأنوثة والذكورة مسألة من مسائل الحريات التي يذهب بها نظام ويأتي نظام ويبرمها قانون ، وينقضها قانون • •

وعندهم أن الحيوانات لم تقتصر على موسم واحد فى التناسل إلا لأنها تشبع من الطعام فى هذا الموسسم ، فتمتلىء أجسادها بفيض من الثروة الحيوية يدعوها إلى طلب الذرية

وليس أجهل بأسرار الحياة - وسر الجنس أكبر اسرار الحياة - ممن

يقنع فى تفسيرها وردها إلى أصولها بمثل هذا التعليل القريب ١٠٠ فان هذا التعليل القريب لا يكفى على الأقسل لتفسير الظاهرة التى أشار إليها أولئك الدعاة ١٠ إذ إن الثمرات النباتية تتوالد فى الموسم بعينه ، وهى الفذاء الذى تعتمد عليه آكلات العشب من الحيوان ، ومتى زادت قوة التوالد فى النبات فأحرى أن تزيد قسوة التوالد فى الأحياء لغير ذلك السبب الذى ذكروه وعلقوه بزيادة الثمرات

ومن الحيوان ما يعتمد على اللحوم دون العشب ويأكل منها طوال العسام ، ومنها الأسماك التى لا مواسم عندها للنبات وهي مع هسذا تعرف لهستا مواسم للتناسل ، وتخرج إلى الأنهار القصية قبل الأوان الملائم للقاح بين جراثيم الذكورة والأنوثة

وقسد تختلف الأوابد والدواجن فى موسم التناسل ولكنها على التعميم لا تقارب الأنثى بعد حملها ، ولا تعبث بغريزة النوع للذة الأفراد ، فالسر أعمق مما يظنون بكثير

وحواجز الجنس ودوافعه لا تفسر كلها بأمثال ذلك التعليسل الهزيل ومما لا شك فيه أن الأخلاق الجنسية كسائر الأخلاق ، قوامها ضبط النفس وهو لا يوافق الذهاب مع الهسوى حيثما تعرض المرء للاستهواء ، ولابد من ضبط النفس ، والقسدرة على الامتناع لتحقيق كل خلق كريم يطح للأفراد أو للاقوام أو للانواع ٠٠

والانسان أحوج إلى الحواجز الجنسية من الحيوان ، وليس بأغنى منه عن تلك الحواجز تقدما مع الحرية كما يخيل إلى أولئك الثراثرة السطحيين •

فالحيوان يتشابه ويتماثل ويصعب التفريق بين أفراده فى الصفات المشتركة فى سلالة النوع كله ، فلا ضير على النوع أن يتلاقى أى ذكر بأى أنثى أو ينتجا أمثالهما من الذكور والاناث

لكن الأنواع كلما ارتقت تعددت ألصفات التى يكمل بها الفرد ذكرا كان أو أنثى • ويبلغ تعدد الصفات أقصاه فى النوع الانسانى ، سسواء بين الذكور أو بين الاناث ، حتى ليكاد الفرق بين رجسل ورجل ، والفرق بين امرأة وامرأة يلحق بالفرق بين نقيضين أو مخلوقين من نوعين مختلفين فليس كل رجل بديلا من كل رجل ، وليست كل امراة بديلا من كل امراة • ويجب على الرجل إذن أن يمتنع حتى تتاح له المرأة التي تلائمه ، وعلى المرأة أن تمتنع حتى يتاح لها الرجل الذي يلائمها

ويجب أن يتعلق الأمر « بالشخصية » الميزة لا بمجرد امرأة كائنة ما كانت أو بمجرد رجل كائنا ما كان ، كما يغنى كل فرد عن مثيله فى الأنواع الوضيعة بين الأحياء

« وفي هــذه الحالة لا ينتفع النوع بكل اتصال نتحقق به المتعة الجنسية ، بل ينفعــه الاتصال الذي تتم به الشخصيات وتتوافر فيــه أتم صفات الرجال وأتم صفــات النســاء

« ثم تنشأ الآداب الاجتماعية وحقوق الأسرة وأمانة النسل ، فاذا هي قد ألزمت الرجال والنساء آدابا من حقها أن تطاع وأن يحسب لها أوفى حساب ٠٠٠

« نعم إن هـذه الآداب صناعية أو مبتدعة من أحكام البيئة التي خلقها الناس و ولكنها \_ كجميع الاداب والفروض \_ تستند إلى أساس فطرى عريق في الطبيعة ، وهو ضبط النفس ، وقدوة البنية على مقاومة النوازع والأهـواء . . .

ونضرب لذلك مثلا صغيرا من المحرمات التي جاءت بها الآداب الدينية أو العرفية بعد ظهورها في المجتمعات الإنسانية فإن تحريم القمار أو الخمر أو السرقة لم يعرف في آداب الناس إلا بعد ظهور هذه الآفات ، ولكن ضبط النفس الذي يناط به الامتناع عنها ، هو خلقة طبيعية لم تنشآ مع العرف أو الاصطلاح . فلا يزال الفرق بين انسان يستطيع أن يمتنع عنها ، وإنسان لا يستطيع الامتناع ، فرقا في صميم التكوين الذي لا ينشئه العرف ، ولا ينسب إلى الأوضاع الصناعية

وكذلك المواجز الجنسية التى يفرضها المجتمع ، أو توجبها مصلحة الأسرة ، هى حواجز لازمة ، لا يقدح فى أصالتها أنها حدثت بعد حدوث الخاجة إليها ، لأن القدرة عليها فضيلة من فضائل التكوين الأصيل

« والرجل الذي يقدر عليها هو رجل ممتاز في خلقت الطبيعية كالمرأة التي تقدر عليها • وكالاهما زوج أصلح من غيره للبقاء وانجاب الأبناء

« فأسخف السخف أن يظن بالحضارة المدنية أنها رخصة تبيح التهافت على المتعة ونسيان الحواجز الجنسية ٥٠٠ لأن التهافت نقص فى الخلقة قبل أن يكون نقصا فى الآداب الاجتماعية وهذا النقص معيب وخيم العقبى ، وإن لم تحرمه الآداب ٥٠٠

لا وسيطول التبديل والتعديل في العرف والتشريع والشمائل المحبوبة بين الناس كلما تطاولت الأجيال وسيقول كل ذي رأى قوله الذي يجوز فيه الجدال ويبقى حكم واحد لا تبديل له ، وقول واحد لا يجوز الجدال فيه ، وهو أن الاحتجاز قوام أخلاق الأنوثة ، وان المرأة التي تنساه هي حيوان ناقص في تكوينه ، وليس قصاري القول فيها إنها فرد مقصر في حتوق المجتمع والأسرة وان مساك الأخلاق جميعا ما أوجبته الفطرة وما أوجبه المجتمع حدو ضبط النفس ، والترفع عن مطاوعة كل عارضة من عوارض الأهواء »

وقد سبقت في هذا الكتاب « المرأة في القرآن الكريم » نبذة عن التناقض بين المرأة الطبيعية والمرأة الاجتماعية ، وهو بحث له استطراد يناسبه في الكلام على تناقض المرأة من كتاب « هذه الشجرة » ختمناه بما يلى :

« هى أبدا بين نقيضين فى أمومتها وفى حبها ، وذلك هو النتاقض الذى لا حيسلة لها قيه ، ولا يفجأ الرجال منها إلا كما يفجؤها هى على غير ما تنتظر ، وعلى غير ما يقع لها فى تدبير

« فمن الخطأ أن يرد على الخاطر أن التناقض من دهاء المرأة وتدبيرها ، أو من ختلها وخداعها ، فهي مخدوعة به قبل أن تخدع سواها ، وهي في قبضته فريسة لا تملك ما تريد

« ولا بد من التناقض في طبع الأنثى ، لأنها شخصية حية خاضعة للمؤثرات التي تتناوبها من عدة جهات ، وهي كما أسلفنا في الفصل السابق مستجيبة للأثر الحاضر ، وقد تبدها الآثار الحاضرة من كل صوب ، لا من صوب واحد والرأة من جهة ثانية عضو في بيئة اجتماعية هي الأمة أو المدينة أو القبيطة ، فهي هنا زوجة أو بنت أو أخت أو صاحبة عمل تجمعها بتلك البيئة الاجتماعية صلة العرف أو الشريعة

والمرأة من جهـة غير هـذه وتلك أنثى ، لهـا تركيب حيــوى يربطهـا
 بمخلوق آخر لا يتم وجودها بغيره

والمرأة من جهة أخرى أم تحب أبناءها بالغريزة والألفية وتصبر
 فه سبيلهم على مشقات وآلام يؤدها الصبر عليها فى غير هذه السبيل

« وهى بعد هذا كله كائن حى من حيث هى وليدة الحياة فى جملتها ، أيا كان النوع الذى تنتمى إليه ، والأمة التى تعيش بينها والعسلاقة التى تجمعها بالزوج أو العاشق أو الأهل أو البنين .

وقد تختلف عليها هذه الوجهات جميعا فلا مفر لها من التناقض معها ولأن مقاصد الفرد المستقل والأنثى المفتونة والأم التى تنسى نفسها في حنانها والكائن الاجتماعي الذي يرعى مطالب العرف والشريعة ، أو الكائن الحي الذي تهزه الحياة بهده النوازع كما تهزه بما عداها سكل أولئك يختلف ويتناقض لا محالة ، ولا يتأتى التوفيق بينه إلا في الندرة العارضة وم

« فها هنا مثلا فرد يريد بفطرته الفردية أن يستقل عن جميع الأفراد الآخرين ، سواء كانوا من الآباء أو الأمهات أو الأزواج فلا يلبث أن يستقر فيه هذا الشعور الطبيعى ، حتى ينازعه فيه شعور الأنثى التى تريد أن تنضوى إلى رجل تهواه ، وقد ينازعها شعوران بل أكثر من شعورين ، إذا تعددت الصفات التى تستهويها من الرجال وتفرقت بينهم على نصو يضلل الارادة ويشتت الأهواء

« ولا تلبث أن تنسى استقلالها الفردى ، وتطاوع نزعتها الأنثوية ، عتى يبرز لها المجتمع بحكم يخالف حكمها فى الاختيار والترجيح ، فيقودها إلى الجاه والمال وهى تنقاد إلى الفتوة والجمال ، أو يلزمها الوفاء للزوج وهى تنظر إلى رجل آخر ، نظرة الأنثى التى سبقت بفطرتها قوانين الأمم وقواعد الآداب ، ولا تلبث أن تحتال على هذه البواعث أو هذه الوساوس حتى يغلبها حنو الأمومة ليربطها بمكان لا تود البقاء فيه ، أو ينهض

الكائن الحى فى نفسها نهضة لا تطيع باعثا غير بواعث الحياة ، بمعزل من نزوة الأنشى وقانون المجتمع وغرائز الأمهات

د فلا عجب في حدداً التناقض ولا مباينة فيه للمعقول ، ثم يضاف إليه تناقض آخر يرجع إلى تعدد الدواعي في كل صفة من الصفات التي أشرنا إليها ٠٠

ونكتفى بصفة واحدة على سبيل التمثيل ، لأن شرح الصفات جميعها
 ف تعددها وتباينها من وراء الحصر والاحصاء

« فالمرأة في صفة الأنوثة – وهي تنضوي إلى الذكورة – تحب الرجل الكريم ، لأنه يغمرها بالنعمة ، ويريحها من شدائد العيش ، ويخصها بالزينة التي تزهيها وترضى كبرياءها بين نظيراتها ، فضلا عما في الكرم من معنى العظمة والاقتدار

ولكتك قد ترى هده المرأة بعينها تتعلق ببخيل لا ينفق ماله على
 زيندة أو متاع • فهل هي مناقضة لطبيعتها في هدذا الانحراف العجيب ٢ • •
 كلا بل هي لا تناقض طبيعة الكبرياء نفسها التي ترضيها على كرم الكريم

لأن المسرأة يجسرح كبرياءها أن ترى رجسلا يستكثر المسال في سسبيل مرضاتها ، ومتى جرحت المرأة في كبريائها أقبلت باهتمامها وحيلتها وغوايتها من حيث أصابها ذلك الجرح المثير ولبس أقسرب من تحول الاهتمام إلى التعلق في طبائع النساء

« فالنزعة الواحدة قد تكون سبيلا إلى النقيضين فى ظاهر الأعمال ، ولكنهما نقيضان لا يلبثان أن يتفقا ويتوحدا عند المنبع الأصليل متى عرفنا كيف تنتهى الردة إليه ٠٠

« وكلما ذكرت نقائض المرأة وجب ألا ننسى مصدرا آخر للتناقض في أخلاق النساء يفسر لنا كثيرا من نقائضهن ، حيثما توقعنا شيئا من المرأة وأسفرت التجربة عن سدواه

و ذلك المصدر هـو درجات الأتوثة وأطوارها بين الظهـور والضمور ٠٠
 و غالانوثة صفات كثيرة لا تجتمع فى كل امرأة ولا تتـوزع على نحو واحد فى جميع النساء

«فليست كل امرأة أنثى من فرع رأسها إلى اخمص قدمها ، أو أنثى مائة فى المائة كما يقسول الأوربيون ، بل ربما كانت فيها نوازع الأنوثة ونوازع غيرها إلى الذكورة ، وربما كانت أنوثتها رهنا بقوة الرجل الذى يظهرها فلا تتشابه مع جميع الرجال ، وربما كانت فى بعض عوارضها الشهرية وما شابهها من عوارض الحمل والولادة أقسرب إلى الأنوثة الغالبة ، أو أقرب إلى الذكورة الغالبة ، وقد كانوا فيما مضى يحسبون هدا التراوح بسين الذكورة والأنوثة ضربا من كلام المجاز ، فأصبح اليسوم حقيقة علمية من حقائق الخلايا ، وقصلا مدروسا من فصول علم الأجنة ووظائف الأعضاء ، و

« وليس التناقض لهذا السبب مقصورا على النساء دون الرجال ، فإن الرجل أيضا يصدق عليه ما يصدق على المرأة من تفاوت درجات الرجولة ، إذ ليس كل رجل ذكرا من فرع رأسه إلى اخمص قدمه ، أو ذكرا مائة في المائة كما يقال في اصطلاح الأوربيين ، ولكن التناقض لهذا السبب ييدو في المرأة أغرب وأكثر ، لامتزاجه بأسباب التناقض الأخرى ومحاولة الرجل أن يفهمها على استقامة المنطق كدابه في تفهم جميع الأمور

« ولا ريب أن « الشخصية الإنسانيسة » في حال الذكورة والأنوثة عرضة لسكتير من النقائض المحيرة للعقول : عقسول الرجال وعقسول النسساء

« وكم يقلول النساء عن تناقض الرجال ولا يخطئن المقال ؟ كم يقان إن الرجل « كالبحر المسالح » لا يعسرف له صفاء من هيساج ؟ وكم يقلن إن فلانا كشهر أمشير لا تدرى متى تهب فيله الأعاصير ؟ وكم تقلول إحداهن للأخسرى : حبيبك في ليلك عقسرب في ذيلك ؟ وكلم لهن من أمثال هذه الأمثال مما لا يحفل به الرجال !

« إنهن لا يعنين بمقاربة الرجل من طريق الفهم كما يعنين بمقاربته من طريق التأثير ، ولو حاولن فهمسه كما يحاولن التأثير فيسه ، لخرجن به لغزا من الألغساز وأعجوبة من أعاجيب البحار في قسديم الأسفار « فالشخصية » كلمسة واحدة في اللغسة ، ولكننا نخطى، أبعد الخطأ إذا تصورناها شيئسا واحدا لأنها تنظري تحت عنوان واحد ، إذ هي أشياء لا تحصى من

المغرائز والمدارك والأحاسيس وعلاقات المجاوبة بينها وبين العالم الذى تعيش فيه ، وهى بهذا الخليط الواسع في حسركة دائمة لا تستقر على وجهة واحدة برهة من الزمن ، ولا تعهدها في الصحة ولا في الشباب كما تعهدها في المسرض أو في الهسرم ، ولا تصدر فيها النزعة الواحدة من مصدر واحد في جميع الأوقات والأحسوال ٠٠٠

« فهى تختلف بسين حالة وحالة ، وتختلف بين سن وسن ، وتختلف على حسب العلاقة بينها وبين هذا الإنسان وذاك الإنسان ٥٠ وتختلف على حسب العلل والبواعث التى تحركها إلى الأعمال

« والمرأة كالرجل « شخصية إنسانية » تتعرض للتناقض من جراء هـذا التعدد وهـذا التقلب في عناصر كـل « شخصية » تحمل عنـوانا واحـدا ، وتشتمل على شتى العناصر التي لا يقسر لها قسرار .

« ولكنها انفردت بأسبابها المقصورة عليها ، وانفردت بمراقبة الرجل إياها ، ومحاولة التوفيق بين غرائبها وبدواتها .

د وعندها في صميم هده الأسباب المقصورة عليها حالتان تضاعفان ظهور النتاقض فلا يخفى كما يخفى تناقض الرجل على النظرة الأولى

د إحمدى هاتين الحالتين طبيعة المراوغة التي وصفن بهما إذ « يتمنعن وهن الراغبات » ٠٠٠

« والأخرى طبيعة الاستغراق فى الساعة التى هى فيها ، ونسيان ما قبلها وما بعدها ، فيبلغ العجب أشده بمن يراقبها أن يراها تنتقل بين أطوارها ، كما ينتقل المثل بين أدواره ولا يخلط بينها أو لا يستبقى من سوابقها بقية فى توانيها

« فمن المشاهد أن الرجل إذا قضى يوما أو أسبوعا فى منساداة أسم من الأسماء - ولا سيما نداء المناجاة - أخطأ فسبق به لسانه فى جلسة أخرى لا يود أن يذكره فيها ، بل لعله يود أن يكتمه ولا يومى، إليه

« وقلما يشاهد هدا في محادثات المراة ، ولو تلاحقت بين ساعة وساعة ، لأن الساعة التي هي فيها تستولى عليها فلا يزل لسانها بالإشارة

إلى غيرها ، ولأنها تستعين هنما بطبيعتين أصيلتين فيهما ، وهمما طبيعمة النفاق وطبيعة الاستغراق

#### ※ 柴 ※

« ولم يزل التناقض بابا من أبواب الحيرة واختـلال الحساب ، ولـكن التناقض الذي يفهـم سببه يريح من الحيرة على الأقل عند البحث عنه والتفكير فيه ، وإن لم تكن به راحـة من معاناة النقائض وابتلاء متاعبها ، ولا عتب في معظمها على المـرأة ، لأنها لا تقصدها كلما لجأت إليها ، وقـد تكون هي ضحية من ضحاياها »

### القصل الخامس

## مكانة المرأة

ربعا كانت الحضارة المصرية القديمة هي الحضارة الوحيدة التي خولت المسرأة « مركزا شرعيا » تعترف بسه الدولة والأمة ، وتنال به حقوقا في الأسرة والمجتمع ، تشبه حقوق الرجل فيها • ولا تتوقف على حسن النية من جانب الآباء والأبناء والأقربين •

أما الحضارات الأخرى فكل ما نالته المرأة فيها من مكانة مرضية ، فإنما كانت تناله بباعث من بواعث العاطفة على حاليها من حميد وذميم

كانت تنسال المحبة من بنيها بعاطفة الأمومة التي يحسها الأبناء نحو أمهاتهم ، ويعهم الإحساس بها طوائف من الأحياء لم تبلغ مبلغ الإنسان من الفهم والخلق ، ولم يكن لها عرف أدبى في حياتها الاجتماعية ، وقد يبدو هذا الإحساس في الحيوان الأعجم على صدورة تلفت النظر إليه ويجعلها ذوو البصيرة الفنية رمزا للأمومة في أجمه مظاهرها الفطرية ، كما صنع المصور النابغ « هم و و دافيز » في صدورة « الفرس والمهرة » التي سماها « الأمومة » واختارها من بين مظاهر العواطف الحيوانية التي سماها « الأمومة » واختارها من بين مظاهر العواطف الحيوانية التي لا تحصى لتمثيل هذا المعنى والرمز إليه ، بالأشكال المنظورة و

وربما نالت المسرأة حظا من الاهتمام بها في عصور الترف والبذخ ، التي تنتهي إليها الحضارات السكبرى ، وهي لا تنال هدذا الحظ من الاهتمام لتقدم الحضارة وارتقاء الشعور بين أصحاب تلك الحضارات ، ولسكنها تناله لانها ه عصور الترف والبذخ - مطلب من مطالب المتعة والوجاهة الاجتماعية ، وقد نالت هدذا الحظ من الاهتمام في أوج الحضارة الرومانية مسع بقائها قانونا وعرفا في منزلة تقارب منزلة الرقيق من وجهة الحقوق للشرعية والنظرة الأدبية ، وكانت القيان والجواري الطليقات ينان من ذلك الاهتمام أضعاف ما تناله حرائر النساء من الأزواج والأقرباء ، ووضح هذا الفارق في المعاملة بين الحرائر والجواري الطليقات وأشباههن ، ووضح هذا الفارق في المعاملة بين الحرائر والجواري الطليقات وأشباههن ،

من نسوة الأندية ودور الملاهى فى كل حاضره آهلة بهن من حواضر اليلونان والرومان والبلدان الشرقيلة

وليس هـذا الاهتمام الذي تناله المراة بفضل عواطف الأمومة ، أو بإغراء المتمة والترف ، مكانة « شرعية أو عرفية » تنسب إلى آداب المجتمع وقوانينه ، فغاية ما فيها أنها شعور يتقارب فيه الأحياء من الناطقين وغير الناطقين

أما المكانة التى تحسب من عمل الآداب والشرائع أو الحضارات فقد كانت معدومة فى عصور الحضارة الأولى جميعا ، ما خلا حضارة واحدة ، هى الحضارة المصرية ٠٠

فشريعة « مانو » فى الهند لم تكن تعرف للمرأة حقا مستقلا عن حق أبيها أو زوجها أو ولدها فى حالة وفاة الأب والزوج ، فإذا انقطع هاؤلاء جميعا وجب أن تنتمى إلى رجل من أقارب زوجها فى النسب ولم تستقل بأمر نفسها فى حالة من الأحوال • وأسد من نكران حقها فى معاملات المعيشة نكران حقها فى الحياة المستقلة عن حياة الزوج ، فإنها مقضى عليها بأن تموت يوم موت زوجها ، وأن تحرق معه على موقد واحد ، وقد دامت هذه العادة العتيقة من أبعد عصور الحضارة البرهمية إلى القرن السابع عشر ، وبطلت بعد ذلك على كره من أصحاب الشعائر الدينية وشريعة حمورابى التى اشتهرت بها بابل كانت تحسبها فى عداد الماشية الماؤكة ، ويدل على غاية مداها فى تقدير مكانة الأنثى ، أنها كانت تفرض على من قتال بنتا لرجل آخر أن يسلمه بنته ليقتلها أو يملكها إذا شاء أن يعفو عنها ، وقدد يضطر إلى قتلها لينفذ حكم الشريعة النصوص عليها

وكانت المراة عند اليونان الأقدمين مسلوبة الحرية والمكانة فى كمل ما يرجع إلى الحقوق الشرعية ، وكانت تحل فى المنازل الكبيرة محلا منفصلا عن الطريق ، قليمل النوافذ محروس الأبواب ، واشتهرت أندية العوانى فى الحواضر اليونانية لإهمال الزوجات وأمهات البيسوت وندرة السماح لهن بمصاحبة الرجال فى الأندية والمحافل المهذبة ، وخلت مجالس الفلاسفة من جنس المرأة ، ولدم يشتهر منهن امرأة نابهة ، إلى جانب الشهيرات من

الغوانى أو من الجوارى الطليقات وقد كان ارسطو يعيب على اهل العوانى أو من الجوارى الطليقات وقد كان ارسطو يعيب على اهل السرطة » أنهم يتساهلون مع نساء عشيرتهم ، ويمنحونهن من حقوق الوراثة والبائنة وحقوق الحرية والظهور ما يفوق أقدارهن ، ويعزو سقوط السرطة » واضمحلالها إلى هذه الحرية وهذا الإسراف في الحقوق

### \* \* \*

وربما ظن الذين يسمعون عن هـذه الحرية « الاسبرطية » انها ثمرة من ثمرات الارتقاء في تقدير حق الإنسان من الذكور والإناث و فخليق بهـؤلاء أن يذكروا أن إنـكار حـق الإنسان قـد بلغ غايتـه من القسوة في نظام الرق العربيق بين الاسبرطيين ، وأن ما شاع بينهم من الاسترقاق ومن التساهل مع النساء معا ، هو ظاهرتان متماثلتان لملة واحدة في معيشة الاسبرطيين ، وهي اشتغال الرجال الدائم بالقتال ، وتركهم ما عداه اضطرارا لتصرف المرأة في غيبة الأزواج والآباء • فهده « الحرية النسوية » وذلك الاستعباد للاسرى هما ظاهرتان لعلة واحدة ، لا نصيب لها من مبادى، الحرية والاعتراف بالحقوق ، وقد نالت المرأة شيئًا من المجاملة والطلاقة في عهدود الفروسية جمعاء لمثل هده العلة ، وكانت مجاملة المرأة ف تلك العهود ضربا من الأنفة أن تعامل معاملة الأعداء وأن تحاسب محاسبة الأنداد • ولم يكن أسوأ من النساء حالا في عهود الفروسية المتقدمة ، فيما عدا هـذه المجاملات أو هـذه التحيات اللسانية ، وقـد كانت « الضاتون » تعيش إلى جانب الجوارى المسرفات حيثما تفرغ الرجال لصناعة القتال ، وكذلك كان شأنها بين قبائل المغول ، وبين قبائل الفرنك والغاليين من الأوربيدين ، وكانت مع هذا تحرم الميراث في الاقطاعات يوم شاع نظام الاقطاع والفروسية معسأ بين أولئك الأقوام

ومذهب الرومان الأقسدمين كمذهب الهنسود الأقسدمين في الحسكم على المسرأة بالقصسور حيث كانت لها عسلقة بالآباء أو الأزواج أو الأبنساء ، وشعارهم الذي تسداولوه إبان حضارتهم أن قيسد المسرأة لا ينزع ، ونيرها لا يخلع ، ومن ذلك قول « كانو » المشهور :

Nunguam exvitur Servitus muliebris

ولم تتحرر المسرأة الرومانيسة من هذه القيود إلا يوم أن تحرر منها الأرقاء ، على أشد التمرد ثورة بعد ثورة ، وعصيانا بعد عصليان ، فتعذر استرقاق المراة كما تعذر استرقاق المجارية والغلام

وانفردت الحضارة المرية القديمة بإكرام المرأة ، وتخويلها حقوقا ◄ شرعيسة » قرييسة من حقسوق الرجسل ، فسكان لهسا أن تملك وأن تسرث وأن تتسولي أمر أسرتها في غيساب من يعولها ، ودامت للمرأة المصرية هده الكقوق على أيام الدول المستقرة بشرائعها وتقاليدها ، تضطرب مع اضطراب الدول وتعدود مسع عودة الطمأنينة إليها ، بيد أن الحضارة المصرية زالت وزالت شرائعهما معها قبل عصر الإسلام ، وسرت في الشرق الأوسط يومئد غائسية من كراهة الحياة الدنيا بعد سقوط الدوئة الرومانية بما انغمست غيب من ترف وفساد ومن ولع بالملذات والشهوات فانتهى بهم رد الفعل إلى كراهة البقاء وكراهة الذرية ، وشاعت في هـذه الفترة عقيدة الزهد والإيمان بنجاسة الجسد ونجاسة المرأة ، وباعت المرأة بلعنة الخطيئة فيكان الابتعاد منها حسنة مأثورة لن لا تغلبه انضرورة ، ومن بقايا هــذه الغاشية في القرون الوسطى أنها شغلت بعض اللاهوتيين إلى القرن الخامس للميلاد ، فبحثوا بحثا جديا في جبلة المسرأة ، وتساطوا في مجمع « ماكون » هل هي جثمان بحت ؟ ٠٠ أو هي جسد ذو روح يناط بها الخلاص والهلاك ؟ • • وغلب على آرائهم أنها خلو من الروح الناجية ، ولا استثناء لإحدى بنات حواء من هذه الوصمة غير السيدة العذراء أم المسيح عليه الرضسوان ٠٠

وقد غطت هده الغاشية فى العهد الرومانى على كل ما تخلف من حضارة مصر الأولى فى شأن المسراة ، وكان اشستداد الظلم الرومانى على المصريين سببا لاشستداد الاقبال على الرهبانية والاعراض عن الحياة ، وما زال كثير من النساك يحسبون الرهبانية اقترابا من الله وابتعادا من حبائل الشيطان ، وأولها النساء

ومن المتسوف في أقسوال أناس من المؤرخين الغربيسين ، أن الإسسلام ينقل شريعته من الشركك التي تقدمته ولا سيما الشريعة الموسوية ، ولا يتضح

بطلان هـذه الدعوى من شيء كما يتضح من المقابلة بين مركز المرأة فى حقوقها الشرعية التي الشرعية كما نصت عليها كتب التـوراة ، ومركز المرأة فى حقوقها الشرعية التي قررها الإسلام بأحكام القرآن

فالماثور عن الكتب المنسوبة إلى موسى عليسه السسلام أن البنت تخرج من ميراث أبيها إذا كان له عقب من الذكور ، وما عدا هذا الحكم الصريح فهو من قبيل العبة التن يختارها الأب في حياته ، حيث لا يجب الميراث وجوب الحقوق الشرعية بعد الوفاة ، ومثل هذه العبة ما أعطاه إبراهيم ابنيه إسماعيل عليهما السلام كما جاء في الاصحاح الحادي والعشرين من سفر التكوين « إذ قالت سارة لإبراهيم اطرد هذه الجارية وإبنها لأن ابن هذه الجارية لا يرث مع ابنى اسحاق ، فقبح المكلم جدا في عيني إبراهيم لسبب ابنسه ، فقال الله لإبراهيم لا يقبح في عينك من أجل الغلام ومن أجل جاريتك ، وفي كل ما تقول لك سارة اسمع لقولها ، لأنه بإسحق يدعي لك نسل »

ثم جاء فى الإصحاح الخامس والعشرين أن : « إبراهيم أعطى إسحاق كل ما كان له • وأما بنسو السرارى اللواتى كانت لإبراهيم فأعطاهم إبراهيم عطايا وصرفهم عن إسحاق أبنه شرقا إلى أرض المشرق وهو بعد حدى » وكذلك صنع أيوب فى حياته كما جاء فى الإصحاح الشانى والأربعين

من سفره : « ولَم توجد نساء جميلات كنساء أيوب فى كلّ الأرض • وأعطاهن أبوهن ميراثا بين إخوتهن ، وعاش أيوب بعــد هــذا مائة وأربعين سنة » ••

والحكم المنصوص عليه في حق الميراث أن تحرم البنات ما لم ينقطع نسل الذكور ، وإن البنت التي يؤول اليها الميراث لا يجوز لها أن تتزوج من سبط آخر ، ولا يحق لها أن تنقل ميراثها إلى غير سبطها ، وجاء هذا الحكم بالنص الصريح في غيير موضع من كتب التوراة فجاء في الإصحاح السابع والعشرين من سهر العدد أن بنات صلفحاد بن حافز : « وقفن أمام موسى واليعازار الكاهن ، وأمام الرؤساء ، وكل الجماعة لدى باب غيمة الاجتماع قائلات : أبونا مات في البرية ولم يكن في القوم الذين اجتمعوا على الرب في جماعة قورح : بل بخطيئته مات ولم يكن له بنسون ٥٠٠

لماذا يحذف اسم أبينا من بين عشيرته لأنه ليس له ابن ؟ .. أعطنا ملكا بين إخدوة أبينا ! • • فقدم موسى دعواهن أمام الرب له فكام الرب موسى قائد لا : بحق تكلمت بنات صلفحاد ، فتعطيهن ملك نصيب بين إخدوة أبيهن وتنقل نصيب أبيهن إليهن وتسكلم بنى إسرائيل قائلا : أيما رجل مات وليس له ابن تنقلون ملكه إلى ابنته ، وإن لم تكن له ابنية تعطروا ملكه لأخوة أبيه ، وإن لم يكن له إخدوة تعطوا ملكه لأخوة أبيه ، وإن لم يكن لأبيه إخدوة تعطوا ملكه لأخوة أبيه ، وإن لم فين لا أبيه من عشيرته فيرثه • فصارت لبنى إسرائيل فريضة قضاء كما أمر الرب موسى »

ویلی ذلك من الإصحاح السادس والثلاثین أنه: « یتحول نصیب إسرائیل من سبط إلی سبط ، بل یلازم بندو إسرائیل كل واحد نصیب سبط آبائه ، وكل بنت ورثت نصیبا من أسباط بنی إسرائیل تكون امرأة لواحد من عشیرته سبط أبیها لكی یرث بندو إسرائیل كل واحد نصیب آبائه ، فسلا یتحول نصیب من سبط إلی سبط اخر بل بلازم اسباط بنی إسرائیل كل واحد نصیب كما أمر الرب موسی ۰۰۰ »

وننتقل إلى البسلاد التي بدأت فيها دعوة القرآن السكريم وهي بلاد الجزيرة العربية ، فلا تتوقع أن تكون للمرأة فيها قسمة من الانصاف والكرامة غير هذه القسمة العامة في بلاد العالم ، على تباعد أرجائه وتروع عاداته وشرائعه ، ولعلها كانت تسبوء في بعض أنصاء الجزيرة فتهبط في المساءة إلى حضيض شم تعبط إليه في سسائر الأنصاء من الأمم كافة ، وترتقى فلا يكون قصاراها من الارتقاء إلا أنها تكرم عند زوجها لانها بنت ذلك الرئيس المهاب أو أم هذا الابن المحبوب ، فأماإنها تكرم وتصان لأنها من جنس النساء ، يعمها ما يعم بنات جنسها من الحسق والمعاملة ، فذلك ما لم تدركه قط من منازل الانصاف والكرامة ، وقد يحميها الأب والزوج كما يحميها الأخ والابن حماية الواجب المفروض عليه لكل ما في جواره أو كل ما في حوزته وحماه ، فيعاب على الرجل منهم أن يهان عرمه كما يعيه أن يعيه أ

المائية المراة المراة المها عاريانا المنه الهلوه الوحطام يورث مسع المال والمائية ومن خدوف العدار يدفن الرجل بنته في طفولتها ويستكثر عليها النفقة التي لا يستحدرها على الجارية الملوكة والحيدوان النافع ، وكل قيمتها بين الذين يستحيونها ولا يقتلونها في طفولتها أنها حصة من الميراث تنقل من الآباء إلى الأبناء ، وتباع وترهن في قضاء المنافع وسداد الديون ، ولا يحميها من هذا المصير الا أن تكون عزيزة قوم تعز بما يعز عندهم من ذمار وجدوار

### 茶 茶 茶

جاء القرآن الكريم إلى عده البلاد كما جاء إلى بلاد العسالم كله بحقوق مشروعة للمرأة لم يسبق إليها في دستور شريعة أو دستور دين ، وأكرم من ذلك لها أنه رفعها من المانة إلى مكانة الانسان المعدود من ذرية آدم وهواء ، بريئة من رجس الشيطان ومن حطة الحيوان

وأعظم من جميع الحقوق الشرعية التي كسبتها المرأة من القرآن الكريم الأول مرة أنه رفع عنها لعنه الخطيئة الأبدية ووصمة الجسد المرذول • فكل من الزوجين قد وسوس له الشيطان واستحق الغفران بالتوبة والندم:

« فأزلتهما الشيطان عنها فأخرجهما مما كانا فيه » • • «البقرة ٣٦» « فوسوس لهما الشيطان لييدى لهما ما وورى عنهما من سوآتهما » • • وكلاهما ظلم نفسه بذنبه.

« قالا ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكون من الخاسرين » • • «الأعراف ٢٣»

وليس على ذرية آدم وحواء من بنين وبنات جريرة تلحقهم بعد أبويهم أو تلحق أحدا من الأبناء بجريرة الآباء:

« ٠٠٠ تلك أمَّة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تسالون عما كانوا يعملون » «البقرة ١٣٤ و ١٤١»

وصح مكان المرأة فى الحياة الجسدية كما صح مكانها فى الحياة الروحية ، بما فرضه القرآن الكريم على الانسان من رعاية جسده ، والمتعة الطيية بخيرات أرضسه ورغبات نفسه ، فبرئت المرأة من لعنة الجسد ، وارتفعت عن الوصمة التى علقت بها فجعلتها فى خلقتها قرينة لشهوات

المحيوان وحبائل الشيطان ، ينجو من الشيطان من نجا منها ويتنزه عن الحيوانية من تنزه عن النظر إليها

لا جرم كان تصحيح النظر إلى مكان المرأة ناحية واحدة من نواح شتى في ذلك النظام الأدبى الشامل الذي يصحح النظر إلى حياة الروح وحياة الجسد ، وإلى بواعث الخير والشر وإلى موازين التبعة والجزاء ، وقوامه كله حق الوجود وحق المعيشة للكائن الحي من ذكر وأنثى ومن كبير وصغير ، فلا يكتفى القرآن من المسلم باجتناب وأد البنات خشية الاملاق أو خشية العار ، لأنها درجة لا تعدو أن تكون نجاة من ضراوة الوحشية لا ترتقى به إلى درجة الانسان الأمين على حق الحياة ، المؤمن بنصيب كل موجود من نعمة العيش والرعايه بل يأبى القرآن للمسلم أن يتبرم بذرية البنات وأن يتلقى ولادتهن بالعبوس والانتهاض :

« وإذا بشر أحدهم بالأنثى ظل وجهه مسودا وهو كظيم ، يتوارى من القوم من سوء ما بشر به أيمسكه على هون أم يدسه فى التراب ألا سهاء ما يحكمون » والنحل ٥٩،٥٨

وتتساوى رعاية الانسان لأبيه وأمه ، كما تتساوى رعايته لبنيه وبناته ، وقسد تخص الأمهات بالتنويه في هذا المقسام ، فاذا وجب الاحسان للوالدين معا فالوالدة هي التي تعساني من آلام الحمل والوضع ما لا يعانيه الآباء : « ووصينا الانسان بوالديه إحسانا حملته أمه كرها ووضعته كرها ٠٠ » الأحقاف ١٥ ،

وإنما يصدر الانسان عن شريعة الواجب - لا عن شريعة المنفعة - فى رعاية الذرية من الاناث كرعاية الذرية من الذكور فللا يفوت القرآن الكريم أن شريعة المنفعة قلد تلجى، إلى قتل الرجل واستحياء النساء ٤ كما ألجأت هذه الشريعة قوما إلى وأد البنات واستحياء البنين • وكلا المصابين بلاء يتقى ، ووزر يحسب على جناته من الأمم ومن الحاكمين.

« وإذ أنجيناكم من آل فرعون يسومونكم سوء العداب يذبحون أبناءكم ويستحيون نساءكم وفى ذلكم بلاء من ربكم عظيم ٥٠٠ ١٠ الأعراف ١٤١ وفرعون هو الذى يقول مأخوذا بما قال : « سنقتل أبناءهم ونستحيى نساءهم وإنا فوقهم قاهرون » « الأعراف ١٢٧»

فتك إذن شريعة الواجب تفرض للمرأة من حق المعيشة وحق الرعاية ، ما فرضته للرجل وللانسان على الاجمال • وإنه لجدير بالالتفات أن « الانسان » هو الموصى فى القرآن الكريم بالاحسان إلى الوالدين ، لأن الرجل هنا ينطوى فى نوع الانسان ، وينبغى أن ينسى أنه أحد الجنسين المختلفين • •

على أن الآية الكبرى فى وصاية القرآن بالأنثى ، انها وصاية وجبت دون أن يوجبها عمل من النساء ولا عمل من المجتمع وانها فرضت على المجتمع برجاله ونسائه فرضا لم بطلب هؤلاء أو هؤلاء وتلك وصاية لم يحدث لها نظير قط فيما تقدم من الشرائع قبل دعوة الاسلام

إن تخويل البنت حقها من الميراث عند انقطاع الذرية من الأبناء - كما وجب فى شريعة التوراة - إنما هو حكم من أحكام الضرورة لا منصرف عنده لو شاء ولاة الأمر أن يصرفوه إلى غير هذا الوجه المحتوم ، وقد سمح به للمرأة - مع هذا - على شرط يقيد الحق ويخضعه للحجر عليه ، فلا تتزوج المرأة صاحبة الميراث من غير رجال الأسرة ، وإلا تلبث أن تأخذ حصتها من هنا حتى تردها فى بيتها إلى رجل من الرجال

فالميراث هنا حق لم تنله المرأة ، ولم ينلها المجتمع إياه ، ولا محل فيه من عمل الشريعة إلا أنه عمل الضرورة الذي لا حياة فيه

وقد يكون للمجتمع عمل قضت به أحوال المعيشة فى الحضارة الوحيدة التى بوأت المرأة مكانا من الرعاية ، وهى الحضارة المصرية القديمة • ولكنه كذلك مصا يؤول إلى حكم الضرورة التى تسلسلت فى أدوار التاريخ دورا بعد دور

ومن ضرورات هده الأدوار التاريخية أن تحتفظ الأسرة الحاكمة بالعرش أيا كان الوريث من الذكور أو الاناث ، ومن ضروراته ال الأرض المزروعة تملك وتوزع على الدوام بعد فيضان النيال ، ولا تخرج من نطاق الأسرة التى تملكها عاما بعد عام

ومن ضروراتها أن تقسيم العمل بين الجنسين فى غير مسائل الحرب تدبير الا محيص عنه فى بلاد الزراعة العربيقة فلا يتأتى للرجال منفردين أن يضطلعوا بجميع تلك الأعمال • وكل داع من هذه الدواعى الاجتماعية قد تفردت

مصر به على حالة لم تعهد في غيرها من بلاد الحضارات القديمة ، فكان لها جميعا أثرها في رعاية المرأة وتخويلها ما تميزت بسه ربة الأسرة المصرية من الحقوق

وفى كلتا الشريعتين وجب المرأة حقها الكثير أو القليل بحكم الضرورة التي لا منصرف عنها ، ولكن الوصايا القرآنية لم تكن لها قط ضرورة ملزمة من عمل النساء ولا من عمل المجتمع ولم تطالب بها المرأة ، ولا اختارها الرجل لسائر النساء ولا لأقربهن إليه

قمن أين صدرت تلك الوصايا التي كان الشرع منصرف عنها ، وأي منصرف ؟ وكان الاختيار فيها أن تترك وتنسى ولو آل بها الأمر إلى آراء الولاة في الأسرة وفي الحكومة ؟

مصدرها الهداية الالهية قبل أن يهتدى إليها الذين فرضت عليهم ، فتقبلوها وهم يعلمون أو لا يعلمون

### القصل السادس

### الحجاب

من الأوهام الشائعة بين الغربيين أن حجاب النساء نظام وضعه الاسلام ، ظلم يكن له وجود فى الجزيرة العربية ولا فى غيرها قبسل الدعوة المحمدية ، وكادت كلمة المرأة المحجبة عندهم أن تكون مرادفة للمرأة المسلمة ، أو المرأة التركية التى حسبوها زمنا مشالا لنسساء الاسسلام ، لأنهم رأوها فى دار الخسسلافة

وهـذا وهم من الأوهام الكثيرة التى تشاع عن الاسـلام خاصة بين الأجانب عنه ، وتدل على السهولة التى يتقبلون بها الاشاعات عنه ، مع أن العلم ببطلانها لا يكلفهم طول البحث والمراجعة ، ولا يتطلب منهم شـيئا أكثر من قراءة الكتب الدينية التى يتداولونها وأولها كتب العهـد القديم وكتب الأناجيال ٠٠

فمن يقرأ هـذه الكتب يعـلم - بغير عناء كبير فى البحث - أن حجاب المرأة كان معروفا بين العبرانيين من عهـد ابراهيم عليـه السـلام ، وظـل معروفا بينهم فى أيام أنبيائهم جميعا إلى ما بعـد ظهور المسيحية ، وتكررت الاثـارة إلى البرقع فى غير كتاب من كتب العهـد القـديم وكتب العهـد الجـديد ٠٠

ففى الاصحاح الرابع والعشرين من سفر التكوين عن « رفقة » انها رفعت عينيها فرأت اسحاق « فنزلت عن الجمل وقالت للعبد: من هذا الرجل الماشى في الحقل للقائي ؟ فقال العبد: هو سيدى ا فأخذت البرتع وتغطت » ••

وفى الاصحاح الثامن والثلاثين من سفر التكوين أيضا أن تامار : « مضت وقعدت فى بيت أبيها • ولما طال الزمان • • خلعت عنها ثياب ترملها وتغطت ببرقع وتلفيَّفت • • »

وف النشيد الخامس من أناشيد سليمان تقول المرأة: « أخبرنى يا من تحب نفسى أين ترعى عند الظهيرة ؟ • • ولماذا أكون كمقنعة عند قطعان أصحابك ؟ »

وفى الاصحاح الثالث من سفر اشعيا أن الله سيعاقب بنات صهيون على تبرجهن والمباهاة برنين خلاخيلهن بأن : « ينزع عنهن زينة الخلاخيل والضفائر والأهلة والحلق والأساور والبراقع والعصائب »

ويقول بولس الرسول فى رسالة كورنثوس الأولى أن النقاب شرف للمرأة «فان كانت ترخى شعرها فهو مجد لها لأن الشعر بديل من البرقع ٠٠ » وكانت المرأة عنسدهم تضع البرقع على وجهها حين تلقى الغرباء وتخلعه حين تنزوى فى الدار بلباس المداد

فلا حاجة إلى التوسع فى قراءة التاريخ للعلم بأن نظام الحجاب سابق لظهور الاسلام • لأن الكتب الدينية التى يقرؤها غير المسلمين ، قد ذكرت عن البراقع والعصائب ما لم يذكره القرآن الكريم ، ولم يكن البرقع مما ذكره القرآن الكريم فيما أمر به من الحجاب

### \* \* \*

فإذا بحث القوم عن تاريخ الحجاب في غير الكتب الدينية فالكتب المصصة لهدذا البحث مملوءة بأخبار الحجاب الذي كان يتخد لستر المرأة أو يتخد للوقاية من الحسد ، ويشترك فيسه الرجال والنساء بعض الأحيان • وأخبار البرقع جزء من الأخبار المستفيضة عن حجاب العزلة في المنازل ، وخارج المنازل ، في الطرقات والأسواق ، وقد كان اليونان ممن فرض هذه العزلة على نسائهم ، وكان الرومان على ترخصهم في هذا الأمر بيسنون القوانين التي تحرم على المرأة الظهور بالزينسة في الطرقات قبل الميالد بمائتي سنة ، ومنها قانون عرف باسم « قانون أوبيا Lex Oppia يحرم عليها المغالاة بالزينسة حتى في البيوت

ولقد غلل المترفون من الأقدمين في حالى الحجاب والتسريح فحجبوا المرأة ضنا بها ، وسرحوها هوانا عليهم لأمرها ، وأوشك اعزازها أن يكون شرا عليها من هوانها • فاذا عزت عندهم فهي طير حبيس في قفص مصنوع

من معدن نفيس أو خسيس ، وإذا هانت عليهم سرحوها ليبتذلوها فى خدمة كضدمة الدابة المسخرة ، حربتها الموهدومة ضرورة من ضرورات التسمخير والاسمتعباد ! ••

جاء الاسلام والحجاب فى كل مكان وجد فيه تقليد سخيف وبقية من بقيايا العادات الموروثة : لا يدرى أهو اثرة فردية أم وقاية اجتماعية ، بل لا يدرى أهو مانع للتبرج ، وحاجب للفتنة أم هو ضرب من ضروب الفتنة والمغواية ، فصنع الاسلام بالحجاب ما صنعه بكل تقليد زال معناه ، وتخلفت بقاياه بغير معنى ، فأصلح منه ما يفيد ويعقل ، ولم يجعله كما كان عنوانا لاتهام المرأة ، أو عنوانا لاستحواذ الرجل على ودائعه المخفية ، بل جعله أدبا خلقيا يستحب من الرجل ومن المرأة ، ولا يفرق فيه بين الواجب على كل منهما ، إلا لما بين الجنسين من وفاق فى الزينة واللباس والتصرف بتكاليف المعشمة وشواغلها

فالمؤمنون مطالبون بأن :

« يغنُضُتُوا من أبصارهم ويحفظنُوا هنروجهم ذلكِ أزكى لهمُم » والمؤمنات مطالبات بذلك :

وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن فروجهن »

« • • • و لا يتبدين زينكتهن إلا ما ظهر منها ، وليضربن بمخموهن على جيثوبهن و لا يتبدين زينتهن إلا لبتعولتهن أو آباتهن أو آباء بعولتهن أو أبنائهن و أبناء بعولتهن أو إخوانهن أو بنى إخوانهن أو بنى أخواتهن أو أبناء بعولتهن أو التابعين غير أوليي الإربة من الرجال أو الطفل أو نسائهن أو ما ملكت أيمائهن أو التابعين غير أوليي الإربة من الرجال أو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء ولا يضربن بأرجلهن ليعلم ما يُخفين من زينتهن ... ،

وقد نهى الرجال عن الزينة المخلة بالرجولة ، ونهى النساء عن مثلها :

« وقرن في بيُونِكِن ولا تبرَّجن تبرج الجاهليَّة الأولى .. « (الأحزاب آية ٣٣) والمفهوم من هذا النهى لم يختلف عليه أحد من المخاطبين به ولا من المفسرين لآيات الكتاب • يقول السكشاف وهو من التفاسير المتقدمة : « فإن قلت : لم سومح مطلقا في الزينة الظاهرة ؟ قلت : لأن سترها فيه حرج فإن المرأة لا تجد بدا من مزاولة الأشياء بيدها ومن الحاجة إلى كشف وجهها •

خصوصا فى الشهادة والمحاكمة وألنكاح وتضطر إلى الشى فى الطرقات وظهور قدميها ، وخاصة الفقيرات منهن ، وهذا معنى قدوله « إلا ما ظهر منها » يعنى إلا ما جرت العدادة والجبلة على ظهدوره ، والأصل فيده الظهور ، وإنما سدومح فى الزينة الخفية أولئك المذكورون لما كانوا مختصين به من الحاجة المضطرة إلى مداخلتهم وهخالطتهم ، ولقلة توقد الفتنة من جهاتهم ، ولما فى الطباع من النفرة عن مماسة القرائب ، وتحتاج المدرأة إلى صحبتهم فى الأسفار للنزول والركوب وغير ذلك »

والمتأخرون من المفسرين على مثل ذلك الفهم للزينة التى يجوز إظهارها ، ومن أحد ثهم الأستاذ طنطاوى جسوهرى صاحب تفسير الجوهرى حيث يقول: « إلا ما ظهر منها عند مزاولة الأشياء كالثياب والخاتم واللكمل والخضاب فى السكف وكالوجه والقدمين ، ففى ستر هذه الأشياء حسرج عظيم ، فإن المسرأة لا تجد بدا من مزاولة الأشياء بيديها ومن الحاجة إلى كشف وجهها ، لا سيما فى مثل تحمل الشهادة والمعالجة والمتاجرة وما أشبه ذلك وهذا كله إذا لم يخف الرجل فتنة ، فإن خافها غض بصره ، » ،

والمفهوم من الحجاب على هـذا واضح بغير تفسير ، فليس المـراد به إخفاء المـرأة وحبسها في البيوت ، لأن الأمر بغض الأبصار لا يـكون مـع إخفاء النساء وحبسها وراء جـدران البيوت وتحريم الخروج عليهن لمزاولة الشئون التي تباح لهن ، ولم يكن الحجاب كما ورد في جميع الآيات مانعا في حياة النبي عليه السلام أن تخرج المرأة مع الرجال إلى ميادين القتال ، ولا أن تشهد الصـلاة العامة في المساجد ، ولا أن تزاول التجارة ومرافق العيش المحللة للرجال والنساء على السـواء ، ومهما يـكن من عمـل تـزاوله المـرأة في مصالحها اللازمة ، فلا عائق له من الحجاب الذي أوجبه القـرآن الكريم ، ولا غضاضة عليها فيـه ، لأنه يطلب من الرجل فيما يناسبه كما يطلب منها فيما يناسبه كما يطلب منها فيما يناسبه

ومن الحسن أن نسذكر أن الأمر بالقسرار في البيسوت إنمسا خوطب به نساء النبي عليه السلام ، لمناسبة خاصة بهن لا تعسرض لغيرهن من نساء

المسلمين ، ولهذا بدئت الآية بقوله تعالى : « يا نساء النبي لستن كأحد من النساء» ثم اقترن هذا الأمر بأمر آخر يعسم الرجال الذين يفدون على النبى ، فيدخلون مسكنه بغير استئذان وفيسه زوجاته رضوان الله عليهن ، غير قارات فى بيوتهن من المسكن الشريف ، فيسدخل الزائرون ويخاطبسون آله على غير إذن منهن ، ولذلك نهى الزائرون أن يسدخلوه حتى يؤذن لهم :

« يأيها التذين آمنسوا لا تدخلوا بيسوت النبى إلا أن يئوذن لكم إلى طعسام غير ناظرين أناه • ولكن إذا دعيتم فادخلوا فإذا طعمته فانتشتروا ، ولا منستانسين لحديث • إن ذلكم كان يوذى النبى فيستحيى منكم والله لا يستحيى من الحق • وإذا سألتموهن متساعا فاسالتوهن من وراء حجاب • ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن ، وما كان لكم أن تتؤذوا رسول الله • • » «الأحزاب آية ٥٣»

وهدذا أدب من آداب الزيارة ينبغى أن يتأدب به الزوار كيفها كانت تقاليد الحجاب في غير البيسوت

فلا حجاب إذن فى الإسلام بمعنى الحبس والحجر والمهانة ، ولا عائلة فيله لحياب إذن فى الإسلام بمعنى الحبس والحجر والمهانة ، ولا عائلة فيله لمسرية المرأة حيث تجب الحرية وتقضى المسلحة ، وإنها هو الحجاب مانع الغلواية والتبرج والفضول ، وحافظ الحرمات وآداب العفة والحياء وما من ديانة ولا شريعة يحمد منها أن تأذن بالتبرج ولا تنهى عنه ، أو يحمد منها أن تغضى عنه ولا تقرض له أدبا يهذبه ويكف أذاه ، . .

المثل هذا التبرج في الجاهلية الأولى هو الذي منعه الرومان بقانون ، وتغاضوا عند يوم تغاضوا عن الفتن والملذات التي أطاحت بالدولة وأعقبت العالم سآمة من نزوات الجسد جاوزت حسدودها ، وأوشكت أن تنقلب من نقيض الإباحة لكل شيء إلى نقيض الحرمان من كل شيء

ومشل هذا التبرج هدو الذي توعده النبي إشدي بالدمار الذي بعصف بالزينة فلا يبقى لهما باقية ، فقال : « • • من أجل أن بنات صهيون

يتشامخن ويمشين ممدودات الأعساق غامزات بعيونهن ، خاطرات في مشيهن ، يخشخشن أرجلهن \_ يصلع السيد هامة بنسات صهيون ويرى الرب عورتهن ، وينزع السيد في اليسوم زينة الخلاخيل والضفائر والأهلة والحلق والأسساور والبراقع والعصائب والسلاسل والمناطق وخنساجر الشمامات والأحسراز وخزائم الأنوف ٠٠ »

ومثل هذا التبرج هو الذي تمنعه جميع الشرائع على الورق حيث تسميه «التهتك» أو تسميه الاخلال بناموس الحياء، شم لا تفلح في منعه لأنها تمنعه بعصا القانون ولا تمنعه بوازع الوجدان والإيمان

### الفصل السابع

# حقوق المرأة

بنيت حقدوق المسرأة فى القدرآن الكريم على أعدل أساس يتقرر به إنصاف صاحب الحق ، وإنصاف سائر الناس معه ، وهو أساس المساواة بين المحقوق والواجبات ٠٠

فالمساواة ليست بعدل إذا قضت بمساواة الناس فى المقدوق على تفاوت واجباتهم وكفايتهم وأعمالهم ، وإنما هى الظلم كل الظلم للراجح والمرجوح ، فإن المرجوح يضيره ويضير الناس معه أن يأخذ فوق حقه ، وأن ينال فوق ما يقدر عليمه ، وكل من ينقص من حق الراجح يضيره لأنه يغل من قدرته ، ويضير الناس معه ، لأنه يحرمهم ثمرة تلك القدرة ، ويقعدهم عن الاجتهاد فى طلب المنزيد من الواجبات ، مع ما يشعرون به من بخس الحقوق ، و

والمشترعون المحدثون يصلحون عيب المساواة المطلقة بما يدعسونه مساواة في الفرصة ، وهسو إصلاح مطلوب في تقسدير العسدالة الاجتماعية ، عنسد معرفة الفرصة واحتمال الاختلاف فيها على حسب اختسلاف الأفسراد والأحوال ، ولسكن الاحتياط بمساواة الفرصة عبث عنسد اختلاف الجنسين ، واختلاف وظيفة كل منهما بحكم الفطرة ، ونتائجها في العلاقات الاجتماعية ، فلا محل هنا لتعليق المساواة بالفرصة السائحة ، إذ كانت الفرصة هنا مقرونة بأوضاع الطبيعة التي لا تبديل فيها ، فليست هنالك فرصة تنتظرها المسرأة تبدل من وظائفها ، ومن نتائج هذه الوظيفة ، في واجباتها الفطرية والاجتماعية وليست هنالك فرصة تسوى بين الرجل والمرأة ، حيث لا مساواة بينهما في تركيب البنية ولا في خصائص التركيب ،

وليس من العدل أو من المصلحة أن يتساوى الرجال والنساء في جميع الاعتبارات ، مع التفاوت بينهم في أهم الخصائص التي تناط بها الحقوق والواجبات ٠٠٠

وبين الرجال والنساء ذلك التفاوت الشبابت فى الأخلاق الاجتماعية ، وفى الأخلاق الفطرية ، وفى مطالب الأسرة ، ولا سيما مطالب الأمومة وتدبير الحياة المنزلية ...

فمن الشابت أن المرأة لم تستقل في حياة النوع كله بالقوامة على الأخلاق الاجتماعية ، ولم يكن لها العمل الأول قط في إنشاء قيم العرف والآداب العامة ، ولم يكن خلقها مستمدا من الغريزة ، فهو في الجانب الاجتماعي منه خاضع لقوامة الرجل وإشرافه فيما هو أقرب الأمور بها ، وألصقها بتكوينها ، وأبرزها بالنسبة إليها خلق الحياء ، وخلق الحنان ، وخلق التي تشمل الزينة بأنواعها ٠٠

#### 张 恭 恭

ومن الثابت كذلك أن الأخلاق الفطرية في المرأة عرضة للتناقض الذي لا مناص منه بين مطالب الأنوثة ومطالب الكائن الحي في البيئة الاجتماعية ولملا مناص من التناقض بدين شعور الأنثى التي تحس أكبر السعادة في الاستكانة إلى الرجل الذي تنضوي إليه لما تأنسه فيه من القوة والغلبة عوبين شعور الفرد الذي يبلغ تمامه بالاستقلال عن كل فرد يفتئت على حدوده الشخصية ولا مناص من التناقض بين فرح الأم بتمام أنونتها ساعة الولادة وبين فزع الكائن الدي من الخطر على حياته ويقرب منه التناقض بين اكتفاء وظيفة النسوع عند حصول الحمل ، وبين عبث الشهوة الجسدية لغيرضرورة نوعية ولن يذهب هذا التناقض المتغلغل في أعماق البنية بغير آثره المحتوم في استقلال الخلق ، وشعور الجد والصدق والصراحة

وإذا صرفنا النظر عن التفاوت المستكن فى الطباع ، وتخيلنا لغسير هجة معقولة أنه لا يمنع التسوية بين الجنسين فى الكفايات والواجبات ، فالتفاوت بعد ذلك مسألة من مسائل الوقت وتوزيع العمل بين كل منهما بما يقتضيه وقته المملوك له لأداء عمله ، فليس لدى « المسرأة وقت يتسع لما يتسع له وقت الرجل من المطالب العامة ، مع اشتغالها بمطالب الحمل والرضاع والحضانة وتدبير الحياة المنزلية ،

ونظام الأسرة يستلزم تقسرير الرئاسة عليها لواحد من الاثنين: الزوج أو الزوجة ، ولا يعنى عن هده الرئاسة ولا عن تكاليفها ، أن نسمى الزواج شركة بين شريكين متساويين ، وتوفيقا بين حصتين متعادلتين ، فإن الشركة لا تستغنى عمتن يتخصص لولايتها ، ويسأل عن قيامها ، وينوب عنها في علاقتها بغيرها ، وليس من المعقول أن تتصدى الزوجة لهذه الولاية في جميع الأوقات ، إذ هي عاجزة عنها على الأقل في بعض الأوقات ، غير قادرة على استئنافها حين تشاء ..

#### \* \* \*

هـذه الفــوارق بين الجنسين تدخل فى حساب الشريعــة لا محالة عنــد تقــرير الحقوق والواجبات بينهما ، وتأبى كل مساواة لا تقــوم على أســاس المساواة بين الحق والواجب ، وبين العمل والكفاية

وهده هى المساواة التى شرعها القدرآن الكريم بين الرجل والمراة ، أو بين الزوج والزوجة ، أو بين الذكر والأنثى ، ولا صلاح لمجتمع يفوته العدل في هده المساواة ، ولا سيما المجتمع الذي يدين بتكافؤ الفرص ويجعل المساواة في الفرصة مناطأ للانصاف

للمرأة مثل ما للرجل وعليها مثل ما عليه ٠٠

« ولهنن مثل الذي عليهين بالمعثروف » • « البقرة ٢٢٨»

وكل منهما قوة عاملة في دنياه ، يطلب منه عمله ويحق له جزاؤه :

« أنتى لا أضيع عمل عامل منكثم من ذكر أو أنشى » • أل عمر ان آية ١٩٥، ولكل منهما سعيه وكسبه :

« نارجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبن »، النساء آية ٣٢، ولا يختلفون في نصيب مقدور بسغير التكاليف التي تفسرض على الرجل وحدم ، فللذكر من الأبناء مثل حظ الأنثيين في الميراث :

« يتوصيكم الله ف أولادكم للذكر مبثل حظ الأنتيين »؛ النساء آية ١١» وكذلك نصيب الأخوة من رجال ونساء

ومسوغ هـذا التفاوت أن الأخ مسئول عن نفقة أخته ، وأن الابن يعـول من لا عائل لها من أهله ، وأن رب البيت عامـة هـو الزوج أو الأب أو الرشـيد من الأبنـاء والأخـوة ومن إليهم ، وتقـرير وجوب السعى على

الرجل أولى وأصلح من تقريره على المرأة التي يظلمها من يساويها به في واجبات السعى على المعاش ، مع نهوضها بواجب الأمومة والحضانة وتدبير المعيشة المنزلية

#### \* \* \*

ويتفاوت الرجل والمسرأة في غدير الميراث في بعض مسائل الحقوق التي تتصل بالسعى والمعاش ، ومنها مسألة الشهادة على الديون والمواثيق :

« واستشهروا شهیدین من رجالکم ، فإن لـم یکونا رجاین فرجال و امرأتان ممان ترضو "ن من الشهداء أن تضل إحداهما فتدكر إحداهما الأخرى ٠٠ » ، البقرة ٢٨٢،

والشهادة فى جميع الأحوال \_ كما نص عليها القرآن الكريم \_ عمل يعالج فيه الشاهد أن يتغلب على دخائل الحب والبغض ويتجنب الميل مع هواه:

« يأيها التذين آمنوا كونوا قوامين بالقيمط شهداء لله ولو على أنفسكم أو الوالدين والأفربين أن يكن غنيمًا أو فقسيرا فالله أولمى بهما فلا نتمعوا الهوى أن تعدالوا وإن تلووا أو تعرضوا فإن الله كان بما تعملون خبيرا ٠٠ »

لا مده بایها الگذین آمنوا کونوا قوامین لله شهکداء بالقیسط ولا بجرمنگئم شنآن قوم علی آلاء تعدلوا ، اعدلوا هو أقرب للتقبوی مده بجرمنگئم شنآن قوم علی آلاء تعدلوا ، اعدلوا هو أقرب للتقبورة المائدة ٨٠

والقضية في الشهادة هي قضية العدل وحماية الحق والمملحة ، ولها شروطها التي يلاحظ فيها المبدأ وضمان الحيطة على أساسه السليم ، والمبدأ هنا سليم عنا المبدئ المبدئ المبدئ المبدئ أن نتحراه الشريعة - هو دفع الشبهة من جانب الهدوى وما يوسدوس به للنفس في أحدوال المجبة والمكراهة وعلاقات الأقدربين والمسرباء ، وليس بالقاضي العادل من يعرض له هذا المبدأ ، فيقضى بالمساواة بدين الجنسين في الاستجابة لندوازع الحس ، والانقياد لندوازع العاطفة ، والاسترسال مد مضريات الشعور من رغبة ورهبة ، فالمبدأ الذي ينبغي القاضي العادل أن يرعاه هنا حريصا على حقدوق الناس أن يعلم أن

النساء لا يملكن من عواطفهن ما يملكه الرجال ، وأنه يجلس للحكم ليحمى الحق ، ويدفسع الظلم ، ويحتاط لذلك غاية ما فى وسسعه من حيطة ، لأنه إمر لا يعنيه لشخصه ، ولا يحل له أن يجعله سبيلا إلى تحيسة من تحايا الكياسة ، أو مجاملة من مجاملات الأنسدية ، وقسديما كانت هسذه التحايا والمجاملات نجرى فى ناحية من المجتمع ، وتجرى معها فى سائر نواحيه ضروب من الظلم للمستضعفين والمستضعفات تقشعر لها الأبدان

### \* \* \*

وعلى هـذه السنة من تقرير المبادى، السليمة فى شئون العدالة والمصلحة تجرى شريعة القرآن الـكريم، حيث تقتضى الحيطة لحماية البرى، ، وانصاف المظلوم، وأن يزداد عـدد الشهـود من الرجال فـلا يكتفى منهـم بالشاهد والشاهدين، إمعانا فى دفع الشك وتأويله \_ حيث وجـد \_ لمصلحة المتهـم، حتى تلزمه الإدانة بنجوة من الشكوك والشبهات

ولقد يوجد من النساء من تقدوم شهادة إحداهن بشهادة ألف رجل ، ولقد يوجد من الرجال ألوف لا تقبل منهم شهادة ، ولكن المسترع الذى يقدول له لأجل ذلك له إن مزاج الرجل ومزاج المرأة سدواء فى المس والعاطفة ، يتقبل من معالطة الواقدع والضمير ما يبطل تشريعه وينحيه عن هدذا المقدام ٠٠٠

وليس من غرضنا في هذا الكلام على حقوق المراة ، أن نفصل الأعمال التي تجوز لها في المجتمع ، فإنها فيما نرى لا تقبل الإحصاء ، ولا تتشابه في المجتمعات ، مع اختلاف الزمن وتباين الأحوال ، وإنما نجتزى ، في المجتمعات ، مع اختلاف الزمن وتباين الأحوال ، وإنما نجتزى ، فكلامنا هنا ببيان حكمة الاختلاف حيث وجد اختلاف الحقوق ، فأما الأعمال المباحة للمراة فهي الأعمال المباحة للرجل بعير تمييز ، وكلم ما تحاط به من حدود ، أن تمضى على سواء الفطرة ، فلا تخل بالقوامة الضرورية للمجتمع وللأسرة ، إذ هي قوامة لا بد من تقريرها لأحد المجتمعين وليس من الطبيعي ولا من المعقول أن يتساوى فيها الجنسان المجتمع وبعد : فإن حقوق الإنسان المثالية أمل من آمال الطوبيات التي نترقبها في المستقبل ، ولا نتبينها على جليتها في مجتمع من مجتمعات التي الأمم الحاضرة ولا الأمم الماضية ، كائنا ما كان قسطها من الحضارة

والمعرفة ، لأن المجتمع الأمثل صدورة متخيلة ، لم يزل رواد الإصلاح أنفسهم يتلمسون إليه السبل ولا يتفقون عليها ولا على الماية المنسودة التى تؤدى إليها .

بيد أننا نستطيع بغير تردد أن نفهم إن المجتمع الأمثل ليس هو المجتمع الذي تضطر فيه المرأة إلى الكدح لقوتها وقوت أطفالها

وليس هـو المجتمع الذي تعطل فيـه أمومتها ، وتنقطع لذاتها ،وتنصرف إلى مطالبها وأهوائها ٠٠

وليس هو المجتمع الذي ينشأ فيه النسل بعدي أمومة ، وبغير أبوة ، وبغير أبوة ، وبغير أسرة ، كأنه محصول من محاصيل الزراعة التي تتولاها الدولة عن الجماعة البشرية ٠٠٠

وإذا اتخذنا حالة المرأة النافعة لنفسها ولنوعها مقياسا للمجتمع الأمثل ، فخير ما يكون عليه هـذا المجتمع \_ إذن \_ ان تـكون المرأة فيه مكفولة المؤنة في أمومتها ، وأن تـكون لها كفاية الأم التي تؤهلها لتزويد الأمة بجيلها المقبل ، على أصلح ما يرجى من سالمة البدن وسالمة الفكر والطوية ...

وفى منسل هسذا المجتمع تجرى العلاقة بسين الجنسين على سسنة توزيع العمل وتقسيم الحقسوق بالقسطاس، كسل جنس يتسكفل بمسا هسو أوفق له وأقسدر عليسه ويملك من الحقوق ما يحتساج إليسه ، ويتخلى عن العمل الذى لا يناسبه ولا يلجأ إليسه إلا على اضطرار ٠٠

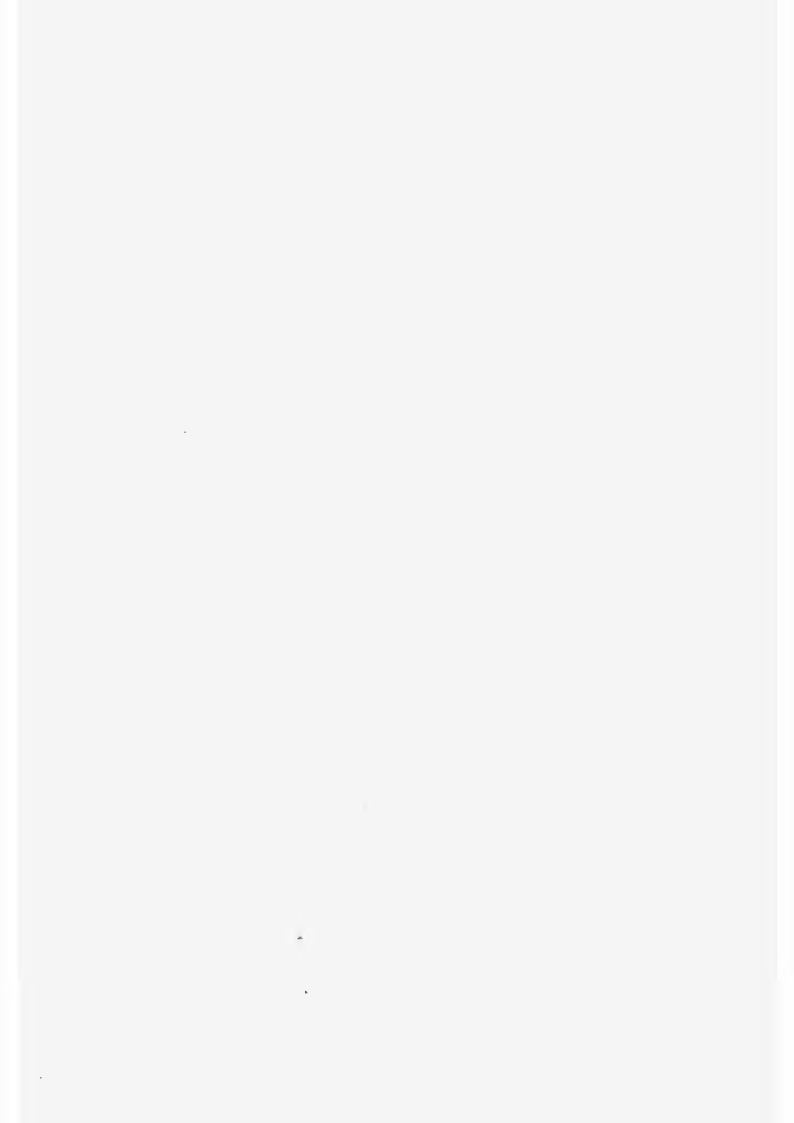
ومركز المرأة حيث أقامها القرر آن الكريم ، كفيل لها بكل ما يعسوزها لتحقيق رسالتها الفطرية في هذا المجتمع المثالي على الوجه الأمثل

ويحدث فى المجتمعات الحاضرة أن تحدول العدوارض السكثيرة دون النظام المجتمع على هذه السنة القدويمة من توزيع الأعمال وتقسيم الحقوق ، لاختلل أوضاعه السياسية والاقتصادية والنفسية ، فيما يعم الرجال من جميع الطبقات ولا يخص المرأة وحدها بسين حياة الأسرة والحياة العامة ، فتضطر المرأة إلى الكدح لقوتها وقدوت صغارها ، وتعجز والحياة العامة ، فتضطر المرأة إلى الكدح لقوتها وقدوت صغارها ، وتعجز

عن تكاليف الأمومة ، وتدبير البيت ، والمساركة بحصتها من الحياة الزوجية ، وحده حالة خلل تتضافر الجهود لإصلاحها وتبديلها ، ولا يصبح أن تتضافر لإبقائها واستدامتها وإقامة الشرائع والقوانين لتثبيتها ، وعلى هذا النحو تضافرت الجهود من قبل على إصلاح الخلل الذي كان يدفع بالأطفال إلى العمل لمعاونة الآباء والأمهات في تحصيل أقدواتهم وضرورات معيشتهم ، فعولج هذا الخلل بتحريم تشغيلهم ، وعولج الخلل من قبيله بالحظر العاجل تارة وبالحظر المتراخى مع الزمن تارة أخرى ، ولم تسكن علة من على هذا الخلل وأشباهه حجة على صلاحه وإقامته مقام الحق الذي يتصان ولا يتبدل ...

وقد تمضى السنون ، بل تمضى القرون ، قبا أن يستقر المجتمع الإنساني على الوجه الأمثل في حقوق المرأة خاصة ، وفي حقوق أبنائه وبناته من الرجال والنساء على التعميم ، وقد تلجأ المرأة غدا كما تلجأ اليوم إلى كسب الرزق ودفع الحاجة ، والاعتصام بالعمل من الضنك والتبذل ، فإذا سيقت المرأة إلى هذه المآزق ، فليس في أحكام الإسلام حائل بينها وبين عمل شريف ترزوله المرأة ، وليست كثرة العاملات في الغرب اليوم وقاتهن في الشرق لمانع من موانع الأحكام الإسلامية وإنما هو الفارق بين مجتمع ومجتمع ، وبين أطوار وأطوار ، ومثل هذا الفارق كان على أقواه وأشده بين مجتمعات الغرب اليوم ومجتمعاته بالأمس ، فندر عدد المشتغلات بالأعمال العامة بين الغربيات من قبل الأسباب اجتماعية واقتصادية ، ويندر عدد المسلمات المشتغلات بها اليوم لأسباب كتلك الأسباب ، وقد يطرأ عليها التبديل عجلا أو متمهلا على حسب الأحوال ، ومسا

وفى وسمع المرأة المسلمة التى تحرم قوامة البيت أن تزاول من العمسل الشريف كل ما تزاوله المرأة فى أمم الحضارة ، فلها نصيبها مما اكتسبت ، ولها مثسل الذى عليها بالمعروف ، وذلك حقها الذى تملكه ، كلما سيقت إليه أو كلما اختارته لمسلمتها ، وذلك حقها فى القرآن الكريم



### الفصل الثامن

## السزواج

الزواج مسلة شرعية بين الرجل والمرأة ، تسن لحفظ النوع وما يتبعه من النظم الاجتماعية

وشريعة الاسلام فى نظام الزواج بهذه المشابة ، شريعة تامة تحيط بجميع حالاته ، وهى على أتميّها فى الجانب الذى يتناوله أشد النقد من قبل المخالفين للاسلام عامة ، أو المخالفين فيه لنظام الزواج على التخصيص ، ونريد به الجانب الذى ينص على إباحة تعدد الزوجات

فالاسلام لم ينشىء تعدد الزوجات ، ولم يوجبه ، ولم يستحسنه ، ولكنه أباحه فى حالات يشترط فيها العدل والكفاية ، ولا تحسب الشريعة الاجتماعية تامة وافية ببيان المباح والمحرم فى جميع الحالات ، إن لم تعرض لهذا الجانب من جانب الزواج ، ولم تعتبره احتمالا من الاحتمالات ، التى تحتاج إلى النص عليها بالاباحة أو بالتحريم

فليس البحث هنا عن تعدد الزوجات هل هو واجب أو غير واجب ،
وهل هو من العلاقات المثالية أو من العلاقات التي تتخلف عن مقام المثل الأعلى في الأخلاق و فإن الشرائع لا تفرض المثل الأعلى الذي يتحقق به الكمال ، ولكنها تفرض لأحوال الضرورة كما تفرض لأحوال الاختيار ، ويحسب فيها حساب ما يقبل على الرضى ، وما يقبل على الكره و ولا بد فيه من حكم للشريعة تقضيه عند الحاجة إليه .

فليس ائنص على إباحة تعدد الزوجات لأنه واجب على الرجل أو مستحسن مطلوب ، وإنما النص فيه لاحتمال ضرورته فى حالة من الحالات • ويكفى أن تدعو إليه الضرورة فى حالة بين ألف حالة ، لتقضى الشريعة بما يتبع فى هذه الحالة ولا تتركها غفلا من النص الصريح

ومن مخالفة الواقع أن يقال ان هذه الحالة لا تعرض للناس في وقت من الأوقات ، فإن مثلا واحدا من أمثلة كثيرة قد يجعل السماح بتعدد الزوجات أفضل الخلول ، ويجعل كل حل سسواه قسوة بالغة أو تعطيلا لأشرف الأغراض التي يشرع من أجلها الزواج

فقد يصدت أن تصاب الزوجة بمرض عضال ، يقعدها عن واجباتها الزوجية ، ويفقدها وظيفة الأمومة ، فاذا امتنع تعدد الزوجات في جميع الحالات فلا محيص للزوج الذي عقمت زوجته ، وعجزت عن تدبير بيتها ، من تطليق تلك الزوجة ، أو من الابقاء على زواج فقد معناه ، وبطل الغرض الأكبر منه للأسرة وللنوع ، ولم يبق منه للرجل إلا تكاليف الخدمة البيتية التي تعوله وتعول زوجته بلا عقب ولا سكن يطمئن إليه ٠٠

فالسماح بتعدد الزوجات فى هدده المسكلة البيتية حل مقبول اسلم وأكرم من نبد المرأة المريضة ، ومن إكراه الرجل على العقم والمشقة ، وليس من موانع التشريع فى أمثسال هدده المسكلات ، أن تكون فيه غضاضة على المرأة التى يبنى الرجل بزوجة أخرى ، مع بقائها فى عصمته ، فإن الغضاضة لاحقة بها فى الطلاق ، وليست الغضاضة التى تصيب الرجل المقسور على العقم واحتمال تكاليف الخدمة البيتية بالأمر الذى يسهو عنه التشريع ، بل هى أولى بنظر الشريعة التى تقدس الزواج وتحفظ قوامه ، إذ كان إهمالها إهمالا لحكمة الزواج ، وإلغاء لمقصد الشارع من إبرام الصلة بين الزوجين ، وتحريم الزنى والفسوق

وقد يكون المرجل المتزوج قربيسة لا يؤويها غيره ، ويكون الها نسل لا يرعاه الزوج الغريب عنها ، فمن الحذلقة المرذولة أن يقال إن الاحسان إليها بالصدقة أكرم لها من كفالتها في عصمته ، ورضاها في هذه الحالة أولى بالتقديم من رضى زوجته التي تعميها الاثرة عن كل شعور غير شعورها ، فكلتاهما امرأة ، وكلتاهما إنسان يحق له العطف والحماية من الكدر والشقاء . .

وليس بالنادر أن تمر بالأمم أزمات ، يزيد فيها عدد النساء على عدد الرجال ، كما يحدث فى أعقاب الحروب والثورات ، وقد يحدث فى أعقاب الأوبئة التى تنتقل عدواها فى المجامع العامة ، فلا تتعرض لها المرأة كما يتعرض الرجل ، وقد يحدث أن تكون زيادة عدد الاناث ظاهرة مطردة فى كثير من الأنواع كما يقول بعض المستغلين بعلم الاحياء ، فاذا حدث هذا

الاختسلال فى نسبة التساوى بين الجنسين ، فليس لهده المشكلة حسل اسلم وأكرم من السماح بتعسدد الزوجات ، لأن المرأة التي لا تتزوج تعيش عيشة البطالة والفئنة ، أو تكدح في طلب الرزق بعمل من الأعمسال لا يتيسر لجميع النساء ، وتبتلى بالعقم في الحالتين

وما من اعتراض على حدا الحل يبنيه المعترض على المبدأ الجد فى علاج أدواء المجتمع ، والاخلاص فى تقدير مصائبه وآفاته ، فانهم يحسبون أن الحرص على كرامة المبدأ \_ الخيالي - كفيل لها بالصيانة ، وكفيا للمجتمع بحل مشكلة الزواج ، وما من أحد يعجز عن المغالاة بكرامة المرأة ، وما ينبغى لهـــا في عالم الخيــال ، ولكن كرامة المرأة في الحق وفي الواقع لا تساوى شميئًا عنسد من يرتضي لهما العقم ، والابتسذال ، والاغضاء عن خسلائل الزوج ، وسراريه ، ولا يأذن لها أن تؤثر الرضى بتعدد الزوجات على الرضى بكل هسده المساوى، والمحظورات ، وهي صاحبة الحق في الاختيار بين الأمرين ، فانها لا تساق كرها إلى الزواج ، إذا سسمح الشارع بتعدد الزوجات ، ولكنها تساق كرها إلى العقم والغواية إذا حرمه عليها الشارع ، ولم يغلق دونها طريق الاسفاف والابتذال ، فمن تعلل بحق المرأة ، فليترك لهما على الأقل أن تكون هي صاحبة الاختيمار بين العملاقة المشروعة على علاتها ، وبين العلاقة التي تحرم عليها في كل شريعة وكل دين • والواقع أن التشريع الذي يحرم تعدد الزوجات لا يحد من حرية الرجل بمقدار ما يصد من حرية المرأة ، لأن الرجل لا يعدد زوجاته بغير مشيئة المرأة ٠٠ فهدده الشيئة هي التي يقع عليها الحجر ، ويفرض عليها القصور ، أو تضرب عليها الوصاية من قبل الشارع ، فلا ترجع إليها الحرية فيما ترتضيه ٠

وقد مكتت الشرائع الاجتماعية ، قبل الاسلام ، عن كل حكم من أحكام الزواج غير الحكم المفهوم من إباحت على إطلاقه بغير عدد مصدود من الزوجات ، أية كانت نسبة العدد بين الجنسين ، وقدرة الزوج على مؤنة البيت ، وحالة المجتمع من توفير أسباب المعيشة البيتية ، فلم تفرض شريعة منها أي فارق بين زواج وزواج ، ولا بين حالة ممكتة وحالة متعذرة ،

أو بين حالة يحسن فيها الاكتفاء بالزوجة الواحدة ، وحالة يبطل فيها مقصد الزواج بهذا الاكتفاء ، وذلك هو النقص الذي تداركه الاسلام حين لمح الفوارق الكثيرة بين ظروف الزواج من وجهته الاجتماعية أو وجهته البيتية ، فعرف الحالة المشلى للعلاقة الشرعية بين الرجل والمرأة ، كما عرف الحالة القاسرة التي يضطر إليها الزوج ، وتضطر إليها الزوجة ، ويضطر إليها المجتمع والشارع ، لأنها أصلح من تعطيل الزواج ، وأوفق من العزوبة والابتلال

فالشرائع المدنية عامة قبل الاسلام . كانت تبيح تعدد الزوجات واقتناء السرارى بغير تحديد للعدد ، ولا التزام بشرط من الشروط ، غير ما يلتزمه الزوج من المؤنة والماوى

والشريعتان الدينيتان السابقتان للاسلام - وهما الاسرائيلية والمسيحية - مختلفتان في أحكام الزواج وفي النظر إلى معناه وغايته من الوجهة الروحية ٠٠

فالشريعة الاسرائيلية أباحث تعدد الزوجات بمشيئة الزوج حسب رغبته واقتداره ، ويتُفهم من أخبار العهد القديم أن داود وسليمان عليهما السلام — وهما هكان نبيان — جمعا بين مثات من الزوجات الشرعيات والاماء ، ولم يلحق بهما اللوم إلا لما نسب إلى داود من الزواج بامرأة قائده و أوريا » بعد تعريضه للقتل في الحزب ، وما نسب إلى سليمان من مطاوعت لاحدى زوجاته في إقامة الشعائر المخالفة للدين

ففى الاصحاح النسانى عشر من سفر صمويل النسانى يقول النبى ناثان لداود : « أنا مسحتك ملكا على إسرائيل وأنقذتك من يسد شاول وأعطيتك بيت سيدك ونساء سيدك مسيدك من الماة ؟ المراة المناء سيدك ونساء سيدك مسيدك من المراة ؟ المراة المناء المراة المناء المراة المناء المراة المناء المراة المناء المناء

وفى الاصحاح الحادى عشر من سسفر الملوك الاول أن الملك سسليمان :

« أحب نساء غريبة كثيرة مع بنت فرعون : موآبيات وعمونيات وأورميات
وصيدونيات وحيثيات ٥٠ فالتصق سليمان بهؤلاء بالمحبة ، وكانت له سبعمائة
من النساء السيدات وثلثمائة من السرارى ٠ فأمالت نساؤه قلبه ٠٠ »
ويقسول نيسوفلد صساحب كتساب « قوانين الزواج عنسد العبرانيين

الأقدمين » (١): « إن التلمود والتوراة معا قد أباها تعدد الزوجات على إله المسلاقة ، وإن كان بعض الربانيين ينصحون بالقصد فى عدد الزوجات ، وإن قوانين البابليين وجيرانهم من الأمم التى اختلط بها بنو إسرائيل كانوا جميعا على مثل هده الشريعة فى اتخاذ الزوجات والاماء »

ومما لاحظه معظم المؤرخين للنظم الاجتماعية بين العبرانيين وجيرانهم الشرقيين - كما لاحظه نيوفاد - أن إباحة تعدد الزوجات على إطلاقه ، مصحوبة بأباحة التسرى على أنواعه ، وهي كثيرة كما يؤخف من الأسماء التي كانت تطلق على النساء المملوكات في مصطلحات العهد القديم ، فكان للرجل أن يعلك ما يشاء بين أمة وسرية وجارية وعبدة وسبية من النساء المملوكات بالسبى أو الشراء • وقد يؤخذ من أعمالهن المنسوبة إليهن في كتب العبرانيين انهن درجات مختلفات في المنزلة الاجتماعية والصفات الشرعية ، ولكن الواحدة منهن قد تذكر باسم جارية في موضع ، واسم أمة في موضع آخر ، ويعود مدا \_ على الأرجح \_ إلى حالة المالك الذي يستطيع أحيانا أن يخصص للخدمة المنزلية خادمة غير السرية ، ويحتاج أحيانا إلى استخدام السرية فى أعمال البيت كلها مما تقوم به الزوجة عادة حيث لا توجد الجارية أو السرية ، وأيا كان عمل النساء المملوكات فهن - بطبيعة الحال لا يتساوين في المكانة الأدبية ولا في قيمة الثمن ، ولا في صفات الجمال والذكاء : ومنهن من كانت تحل محل الزوجة العقيم برضى الزوجة ، لتلد تلرجل ذرية تتبناها تلك الزوجة ، وتنتقل إليها حقوقها في الميراث ، وتظل الجارية أم البنين في مقام وسط بين مقام ربة البيت والأمة المملوكة انتى تباع وتشتري

وكل هـذه العلاقات بين الرجل ونسأء بيت كانت تبـاح على إطلاقها ، ولا يشرع لهـا قيـد غير قيـد الوثيقـة الشرعيـة ، سـواء كانت وثيقـة زواج أو وثيقـة شراء ٠٠

Ancient Hebrew Marriage Laws : by E. Neufeld.

وبقيت حقوق الزوجات ، وأشباه الزوجات ، على هـــذه الحال في الشرائع القديمة قبل الاسلام إلى زمن غير بعيـــد

ثم جاءت المسيحية - وهي أكبر الديانات الكتابية بعد ديانات أنبياء بني إسرائيل - غلم تتوسع في التشريع الاجتماعي ، لانها نشأت في بيئة مكتظة بالشرائع ، تستولى عليها الأمتان اللتان أسرغتا إسراف الغلو المفرط في سن القوانين ، والارتباط بحروف « النواميس » • م فذكرت هذه الديانة الجديدة شيئا عن الزواج في ناحيت العبادية ، أو في ناحيت التي التيمل بالعالم الآخر دون عالم الحياة الدنيا ، ولم يرد في كتبها نص حريح بتحريم تعدد الزوجات ، وإنما ورد في كلام بولس رسولها الكبير استصان الاكتفاء بزوجة واحدة ، لرجل الدين المنقطع عن مآرب دنياه ، فعلم الرضى بأهون الشرين ، وقياسا على أن ترك الزواج لمن استطاعه خير من الزواج

وبقى تعدد الزوجات مباها في العالم المسيحي إلى القرن السادس عشر ، كما جاء فى تواريخ الزواج بين الأوربيين ، ويقول وسترمارك Westermarck فى تاريخه: « أن ديارمات Diarmat ملك أيرلندة كان له زوجتان وسريتان ، وتعسددت زوجات المسلوك الميوفنجيين غير مرة في القرون الوسسطى ، وكان لشرلمان زوجتان وكثير من السرارى ، كما يظهر من بعض قوانينـــه أن تعــدد الزوجات لم يكن مجهولا بين رجال الدين أنفسهم ، وبعد ذلك بزمن كان فيليب أوف هيس ، وفردريك وليام الثاني البروسي ، يبرمان عقد الزواج مع اثنتين بموافقة القساوسة اللوثريين ، وأقر مارتن لوثر نفسه تصرف الأول منهما ، كما أقره ملانكتون Melankton وكان لوثر يتكلم في شتى المناسبات عن تعدد الزوجات بغير اعتراض ، فانه لم يحرم بأمر من الله ، ولم يكن ابراهيم - وهو مثل المسيحي الصادق - يحجم عنه إذ كان له زوجتان • نعم إن الله أذن بذلك لأناس من رجال العهد القديم في ظروف خاصة ، ولكن المسيحي الذي يريد أن يقتدي بهم ، يحق له أن يفعل ذلك متى تيقن أن ظروفه تشبه تلك الظروف • فان تعدد الزوجات على كل حال أفضل من الطلاق • وفى سنة ١٦٥٠ الميلادية – بعد صلح وستفاليا ، وبعد أن تبين النقص في عــدد السكان من جراء حروب الشلائين \_ أصدر مجلس الفرنكيين بنورمبرج قرارا

يجيز للرجل أن يجمع بين زوجتين • بل ذهبت بعض الطوائف المسيحية إلى ايجاب تعدد الزوجات ، ففى سنة ١٥٣١ نادى اللامعمدانيون فى مونستر صراحة ، بأن المسيحى — حق المسيحى — ينبغى أن تكون لمه عدة زوجات ، ويعتبر المورمون كما هو معلوم أن تعدد الزوجات نظام الهى مقدس •• »

ومن المعلوم أن اقتناء السرارى كان مباحا على إطلاقه كتعدد الزوجات ، مع إباحة الرق جملة فى البلاد الغربية ، لا يحده إلا ما كان يحد تعدد الزوجات ، من ظروف المعيشة البيتية ومن صعوبة جلب الرقيقات المقبولات للتسرى من بلاد أجنبية ، وربما نصح بعض الأئمة بالتسرى لاجتناب الطلاق فى حالة عقم الزوجة الشرعية ، ومن ذلك ما جاء فى الفصل الخامس عشر من كتاب الزواج الأمثل للقديس أوغسطين ، فانه يفضل التجاء الزوج إلى التسرى بدلا من تطليق زوجته العقيم

وتشير موسوعة العقليين Rationalist Eneyelopedia إلى ذلك ، ثم تعود إلى كلامها عن تعدد الزوجات فتقول إن الفقيد الكبير جروتيوس دافع عن الآباء الأقدمين ، فيما أخذه بعض الناقدين المتأخرين عليهم من التزوج بأكثر من واحدة لأنهم كانوا يتحرون الواجب ولا يطلبون المتعة من الجمع بين الزوجات

ويرى وسترمارك أن مسألة تعدد الزواج لم يفرغ منها بعد تحريمه في القوانين الغربية ، وقد يتجدد النظر في هذه المسألة كرة بعد أخرى ، كلما تحرجت أحوال المجتمع الحديث ، فيما يتعلق بمشكلات الأسرة ، فتساط في كتبابه المنقدم ذكره : « هل يكون الاكتفاء بالزوجة الواحدة ختام النظم ونظام المستقبل الوحيد في الأزمنة المقبلة ٢ » ثم أجاب قائلا : « إنه سؤال أجيب على آراء مختلفة ٠٠ إذ يرى سبنسر أن نظام الزوجة الواحدة هو ختام الأنظمة الزوجية ، وإن كل تغيير في هذه الأنظمة لا بدد أن يتأدى إلى هذه الأنظمة الزوجية ، وإن كل تغيير في هذه الأنظمة لا بدلا المقوانين الأوربية سوف تجيز التعدد ، ويذهب الأستاذ اهرنفيل Ehrenfel إلى حدد القول بأن التعدد ضرورى المحافظة على بقياء « السلالة الآرية »

مم يعقب وسترمارك بترجيح الاتجاه إلى توحيد الزوجة إذا سارت الأمور على النحو الذي أدى إلى تقريره

كذلك كانت أنظمة الزواج فى العالم قبل الاسلام ، وكانت بها \_ كما يرى \_ حاجة شديدة إلى الاصلاح والتقويم ، وينحصر كلاهما فى شريعة واجبة ، تحد من الاباحة المطلقة ، وتهدى إلى الزواج السوى ، ولا تهمل مع هذه الهداية أن تقدر الضرورة التى تلجىء الزوج والزوجة ، وقد تلجىء المجتمع كله ، إلى حالة ليست بالسوية ولا بالمأثورة مع المشيئة والاختيار ، ولكنها تقع فى الحياة على كثرة أو على قلة ، فلا يجوز أن تهملها الشريعة التى تقدر مصالح الناس فى حياتهم الدنيا ، وتحسب حسابها لحياتهم الدنيوية كما تحسبه لحياتهم الروحية

وهـذا الاصلاح المنتظر هو الاصلاح الذي جاء به الاسسلام على أوفاه من جانب التشريم ٠٠

### \* \* \*

جاء الاسلام غلم ينشىء تعدد الزوجات ، ولم يوجبه ، ولم يستحسنه ، ولكتبه أباحه وغضل عليه الاكتفاء بالزوجة الواحدة ، وغضله على تعطيل الزواج فى مقصده الطبيعى والشرعى ، بقبول العقم ، والتعرض للغواية ، وغرض العزوبة — وهى تجمع بين العقم والعزوبة معا — على كثير من النساء عند اختلل النسبة العددية بين الجنسين

ورزيد على ذلك أنه حفظ للمرأة حربتها التى يتشدق بها نقاد الشريعة الاسلامية فى أمر الزواج ، لأن إباحة تعدد الزوجات لا يحرم المرأة حربتها ، ولا يكرهها على قبول من لا ترتضيه زوجا لها ، ولكن تحريم التعدد يكرهها على حالة واحدة ، لا تملك غيرها ، حين تلجئها الضرورة إلى الاختيار بين الزواج بصاحب زوجة ، وبين عزوبة لا يعولها فيها أحد ، وقد يعجزها أن تعول نفسها

واشترط القرآن الكريم العدل بين الزوجات ف حمالة التعدد على أن لا يزيد عددهن عن أربع:

ه فانكيدوا ما طاب لكم من النساء مثنى وشلات وربياع ، فإن خيفتهم
 الا تعدلوا فواحدة ، مسورة النساء آية ١٣

ثم ذكر الرجال بصعوبة العدل عسى أن يتريثوا قبدل الاقدام على الحرج:

« ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصتم » «النساء ١٢٩ ولا نحسب أن الأمر في تحديد عدد الزوجات باربع يدعو إلى سوال من أحد يمارس حدود التنصيص في الشريعة ، فإن التحديد يقتضي الوقوف عدد حد متعارف عليه ، وما من سبب يقتضي أن يكون عدد الكتيبة في الجيش مائة ، ولا يكون تسعة وتسعين ، أو مائة وواحدا ، إلا جاز لهذا أسبب نفسه أن يكون العدد أكثر من ذلك ، أو أقسل من ذلك ، بغير فارق في التنفيذ ، وما من سبب يقتضي أن تكون درجة النجاح في الامتحان خمسين ، ولا يقتضي كذلك أن يجعلها ستين أو أربعين ، وإنما يجب الوقوف عند حدد معلوم ، ويقتضي ذلك الحدد أن يكون العدد أقرب إلى انعرض المطلوب

وعدد حسبان الزيادة الراجحة فى عدد النساء بالنسبة للرجال ، لا يجدى أن يكون الحد اثنتين وحسب ، إذ أن الرجال لا يتساوون فى القدرة على أعباء الزواج كيفما كان عدد الزوجات ، فمنهم من يعييه أن يعول زوجة واحدة ، ومنهم من لا يتعييه أن يعول الكثيرات ، وليست أقسام الرجال على حسب هذه القدرة معلومة لولاة الأمر المشرفين على صيانة الحدود ، فسلا مناص من حسبان من يستطيع تكاليف الزوجات الثلاث والأربع إلى جانب الذى يتعييه تكاليف الزوجة والزوجتين ، وهذه موازنة ينتهى عندها الحد المعقول ، متى كان من الواجب أن تنتهى إلى حدد معقول

وحسب الشريعة أن تقيم الصدود وتوضح الخطة المثلى بين الاختيار والاضطرار ، وآما ما عدا ذلك من التصرف بين الناس ، فشآنه شسان جميع الماحات التي يحسن الناس وضعها في مواضعها ، أو يسيئون العمل والفهم فيها على حسب أحوال الأمم والمجتمعات من الارتقاء والهبوط ، ومن المعرفة والجهل ، ومن الصلاح والفساد ، ومن الرخاء والشدة ، ومن وسائل المعيشة على التعميم

فالمباحات الاجتماعية والفردية كثيرة تأذن بها الشريعة ، ولكنها لا تأخذ بأيدى الناس ليحسنوا تناولها والتصرف فيها ، فليس أكثر من الطعام المساح ، وليس أكثر من أضرار الطعام بمن يستبيحونه على غير وجهاء المساح ، وليس أكثر من أضرار الطعام بمن يستبيحونه على غير وجهاء المساح ، وليس أكثر من أضرار الطعام بمن يستبيحونه على غير وجهاء المساح ، وليس أكثر من أضرار الطعام بمن يستبيحونه على غير وجهاء ،

وبالزيادة أو النقص فى مقداره ، وبالخلط بين ما يصلح منه للسليم وما يصلح للمريض ، وما يطيب منه فى موعد ولا يطيب فى موعد سهواه ، وإنه لمن الشطط على الشرائع - وعلى النهاس - أن ننتظر من الشارع حكما قاطما فى كل حالة من هده الحالات ، لأن الضرر من فرضها على من يتولاها بغير بصيرة أوخم وأعظم من تركها للتجربة والاختبار ٠٠

إن المنوع من تعدد الزوجات لا حياة فيه للمجتمع إلا بنقض بناء الزواج ، وإهدار حرماته ، جهرة أو في الخفاء ٠

أما المبساح من تعسدد الزوجات فالمجتمعات موفورة الحيسلة في إصسلاح عيوبه على حسب أحوالها الكثيرة من أدبية ومادية ، ومن اعتدال أو اختلال في تكوين أسرها وعائلاتها وسائر طبقاتها

فالتربية المهذبة كفيلة بالعلاقة الصالحة بين الزوج والزوجة ، فلا يحمد الزوج نفسه علاقة بينه وبين امرأته لا تقوم على العطف المتبادل ، والمودة الصريحة ، والمعاونة الثابتة فى تدبير الأسرة ، ولا يتهيا له جو البيت على المثال الذى يرتضيه مع زوجتين تدعوه إلى الجمع بينهما داعية من دواعى الاثرة والانقياد للنزوات

وقد ينشأ المانع لتعدد الزوجات في حالتي الغني والفقر على السواء فالغنى يستطيع أن ينفق على بيوت كثيرة ، ولكنه لا يستطيع أن يجد غنيا مثله يعطيه بنته ، ليجمع بينها وبين ضرة تنازعها ، ولو اعتزلها في معيشة أخرى ، وقد يشق عليه أن ينفق على الزوجات الغنيات بما تتطلبه هذه النفقة من السعة والاسراف ، وإذا وجد النساء الفقيرات فلعلها حالة لا تصعب إذ ذاك من أحوال الاضطرار بالنسبة لمن يقبلن عليها من الزوجات

والفقير قد يحتاج إلى كثرة النساء والأبناء لمعاونت على العمل - ولا سيما العمل الزراعى - ولكنه يهاب العالة ويحجم عما يجده من تحصيل النفقة والماوى ٠٠

والمجتمع يحق له أن يشترط الكفاية في الزوج لتربية أبنائه ، ويتوخى لذلك دستورا يحافظ على حرية الرجال والنساء ، ولا يخل بحقوقهم في التراضي

على الزواج متى اتفقت رغبتهم عليه ، وليس من العسير تسويغ ذلك الدستور من جانب المجتمع ، لأن الأزواج المقصرين يجنون عليه ، ويحملونه تبعسات كل كفسالة للابنساء ، يعجز عنها الآباء والأمهات

ومن حسنات السماح بتعدد الزوجات عند الضرورة ، أن يكون ذريعة من ذرائع المجتمع لدفع غوائل العيلة والفاقة عند اختلال النسبة العددية بين الجنسين ، فاذا كان هذا العارض من العوارض التي يخطر لرجل في علم « ليبون » أنه يستلزم سن القوانين لتداركه ، فليس افتراضه في الشريعة باطلا يقضى عليه بالعبث في جميع الظروف ، ويحق للمجتمع أن يرجع إليه في تقدير تلك الظروف ، فلا تصطدم عقائد الدين ودواعي المصلحة بين جيل وجيل

إن قضية الزواج إحدى القضايا الانسانية الكبرى التى يتم اعتدالها بين الدين والدنيا • فلا غنى عن وازع الدين فى أمر يتعلق بالفضائل الجنسية ، ولا غنى عن شروط المجتمع فى أمر يتعلق بالمعائش والمعاملات ، وقد كان لأحكام القرآن شرعتها الحميدة \_ على ما تقدم \_ فى التوفيق بين مهمة المجتمع ومهمة الدين

وقبل الانتهاء من همذا البحث نقول إننا قمد أوردنا فيه حقوق الشرع التي يدان بهما الرجل والمرأة في زواج الاختيار وزواج الاضطرار وبقى أن نختمه ببيان حق واحمد للمرأة وجيز متفق عليمه ، نأتى بمه بعمد تلخيص تلك الحقوق لأنه يوازنها جميعا ويرجع بالأمر كله إلى حرية المرأة في إبرام عقمد الزواج ، فكل عقمد من عقود الزواج باطمل إذا أنكرته المرأة ، وشكت إلى ولى الأمر إكراهها عليمه ، وفي الحديث الشريف : « إن الثيب أحق بنفسها من وليها ، والبكر تستأمر وإذنها مكوتها » وفيمه أيضا : « لا تنكح الأيم حتى تستأمر ، ولا البكر حتى تستأذن »

وقد أبطل عليه السلام عقدا أبرم على كره من فتاة بأمر أبيها ، إيثارا لتزويجها من ابن أخيه على تزويجها من غريب عنها ، فاستدعى الرسول أباها فجعل الأمر إليها ، فقالت الفتاة : إننى أجزت ما صنع أبى ، ولكنى أردت أن أعلم النساء أن ليس للآباء من الأمر شيء » ونقض النبى غير هـذا - كما نقض الخلفاء - عقودا كثيرة ، شكا غيها النساء إبرام عقد الزواج بغسير مرضاتهن ، بل نقضوا عقدودا أبرمتها المرأة ، ونفرت منها بعد العشرة الزوجية كما سيأتى فى الكلام على الطلاق وإذا آل القدول الأخسير فى إبرام عقد الزواج إلى المسرأة ، غالقوانين الاجتماعية تتحسكم فى حريتها ومصالحها التى ترتضيها لعائلتها وأبنائها ، إذا ضربت عليها الوصاية كما تضرب على القاصر والقاصرة ، وهى تزعم أنها تصون كرامتها وتحفظ عليها حريتها

## القصل التاسع

# زواج النبي

كان للنبى صلوات الله عليه خصوصية فى أمر تعدد الزوجات ، جازت له قبل سريان حكم التقييد بعدد لا يزيد على أربع لسائر المسلمين

وأمثال هـذه « الخصوصية » ليست بالشيء النادر عند تأسيس النظم الاجتماعية قبـل تمـام الانتقال من نظام إلى نظام لأنهـا استثناء توجب مصلحة النظام الجديد ولا يتأتى شموله بالتعميم فى جميع الأحكام

ومن شروطه ألا يتكرر بعد من يختص به للمرة الأولى ، وللمرة الأخيرة ، لأن تكراره يجعله نظاما قائما إلى جانب النظام الجديد

وقد كانت خصوصية النبى عليه السلام مفردة مقصورة عليه غير قابلة للتكرار ، لأنها ارتبطت بمصلحة الدعوة في إبانها ولم يكن للدعوة رسول سسواه ولم يكن له غنى عن تلك الخصوصية في البسلاد التي تأسست فيها الدعوة الأولى ، وهي بلاد الأنساب وروابط المساهرة والولاء بسين الأسر والبيوت ٠٠٠

وقد تحتاج الحكمة في امتياز الرسول بتلك الخصوصية إلى شرح وإيضاح ٠٠٠

أما الحقيقة الواضحة التى لا حاجة بها إلى شرح ولا إيضاح فهى نزاهة تلك الخصوصية مما يعساب على الرجل أو على المرأة ، وخلوصها من شوائب الهوى النفسى ، ولو كان من السائغ المساح

لم تكن تلك الخصوصية لتمكين صاحبها من المتعة والاستغراق فى مساعم الحياة الجنسية ٥٠ فإن البيت الذى يشكو نساؤه قلة المؤنة والزينة ، لا بقال عنه إنه بيت رجل تملكه أهواء نفسه وتغلبه على رشده ، والرجل الذى يملك الجزيرة العربية ولا يمد يده لاغتراف الثروة التى تكفى زوجاته ، وتملى لهن فى الترف والزينة ، لن يكون رجللا مغلوب الحس منساقا مع غراية المتعة ووساوس الشهوات ، وليس بالرجل المخلوق لطلب اللذة من

ينهض بما نهض به نبى الإسلام من عظائم الأمور فى مدى سنوات معدودات ٠٠

أما النساء اللائى اجتمعن فى بيت النبى غلم تكن عليهن مهانة يشعرن بها ، أو يشعر بها أحد من أترابهن ، أو من عامة المسلمين ، أغنيائهم وغقرائهم على السواء ، بل كان دخول المرأة فى عداد أمهات المؤمنين شرفا لا يعلوه شرف ، ولا تطمع امرأة من أعرق البيوتات فى كرامة حاضره باقية أرفع من هذه الكرامة ، التى تناظر بها سيدات العرب والعجم من أعصور إلى آخر الزمان

وقد تقدم أن سليمان الحكيم جمع بين ألف امرأة من الحرائر والإماء ، كما جاء فى كتب العهد القديم ، ولعلهن اجتمعن فى ذلك الحرم مأسورات مملوكات ، ولعلهن رضين به رضى عن الترف والجداه ، فى قصر يعلو على القصور • آما نساء محمد عليه السلام فما أرضاهن عن المقدام فى بيته على الشظف والكفاف مال ولا جاه من جاه الأبهة والسلطان ، وإنما هدو جاه الروح ترتفع إليه المرأة بهدى الرسالة ، ولا يرفعها إليه هدى سوى هداها وإذا تنزهت الخصوصية التى انفرد بها محمد عليه السلام عن مهانة تشين الرجل أو المرأة فقد ظهرت الحكمة فيها أيما ظهور ، وامتنع كل وجه من وجدوه تعليلها وتفسيرها ، إلا أن تكون فى سبيل الدعوة ، لا فى سبيل محمد ولا آل محمد ، وإلا أن تكون تعليما بارزا لحكمة التشريع فى تعدد وآلهائة وهى تدعيم النظام الاجتماعي بالماهرة ، وصيانة المرأة من الفتنة وآلهائة ٠٠

فقد جمعت المصاهرة أبا بكر وعمر وعثمان وعليما في رسالة واحدة هي رسالة الدين ٠٠

وقد كانت كل سددة من أمهات المؤمنين تأوى إلى البيت الطاهر ، غانما تأوى إليه اعتصاما من الارتداد والوقدوع فى أيدى الحاقدين عليها من ذويها ، أو تأوى إليه لاكرامها عن منزلة دون منزلتها ، أو عن عرضها على من يضارع أهلها ممن لا يرغبون فيها ، وكان فيهن النصف ، والعاقر ، ومن لا مال لها،غير التأيم ، أو العرض المستكره على أشراف القوم من أندادها ولا يخلو ذلك العرض من غضاضة عليها ، لما يساورها من الظن بقبوله حياء من النبى وطاعة لأمره ، وليس لا يثار النبى البناء بالسيدة على عرضها للزواج بين أصحابه غير سبب واحد يعقله المنصف والمكابر ، لأنه لا يقبل الفهم المعقسول على وجه آخر : وذلك هو جبر الخاطر ، والبر بالمرأة المؤمنة أن ينتهى بها إيمانها إلى الحطة والهوان ، ويكفى أن تسرد أسماؤهن وتذكر أحوالهن عند بناء النبى بهن ، لتنقطع الظنة فى أسباب كل زواج سهلته الخصوصية النبوية

« ••• ولم يحدث قط أن اختار زوجة واحدة لأنها مليحة أو وسيمة ولم يبن بعدرا و قط إلا العدراء التي علم قومه جميعا أنه اختارها لأنها بنت صديقه وصفيه وخليفته من بعده: أبى بكر الصديق رضى الله عنه

« هذا الرجل الذي يفتري عليه الأئمة الكاذبون أنه الشهوان الغارق في لذات حسه \_ وقد كانت زوجته الأولى تقدارب الخمسين وكان هدو في عنفدوان الشباب لا يجاوز الخامسة والعشرين وقد اختسارته زوجا لها ، لأنه الصادق الأمين فيما اشتهر به بين قومه من صفة وسيرة ، وفيما لقبه به عارفوه وعارفو الصدق والأمانة فيه ، وعاش معها إلى يوم وفاتها على أحسن حال من السيرة الطاهرة والسمعة النقية ، ثم وفى لها بعد موتها فلم يفكر في الزواج حتى عرضته عليه سيدة مسلمة رقت له في عزلته فخطبت له السيدة عائشة بإذنه ، ولم تكن هذه الفتاة العزيزة عليه تسمع منه كلمة لا ترضيها غير ثنائه على زوجته الراحلة ووفائه لذكراها »

« وما بنى - عليه السلام - بواحدة من أمهات المسلمين لما وصفت به عنده من جمال ونضارة ، وإنما كانت صلة الرحم والضن بهن على المهانة هي الباعث الأكبر في نفسه الشريفة على التفكير في الزواج بهن ، ومعظمهن كن أرامل مؤيمات فقسدن الأزواج أو الأولياء ، وليس من يتقدم لخطبتهن من الأكفاء لهن إن لم يفكر فيهن رسسول الله »

« فالسيدة سودة بنت زمعة مات ابن عمها المتزوج بها بعد عودتها من الهجرة إلى الحبشة ، ولا مأوى لها بعد موته إلا أن تعود إلى أهلها ، فيكرهوها على الردة أو تتزوج بغير كفء لهالا يريدها »

« والسيدة هند بنت أمية - أم سلمة - مات زوجها عبد الله المخزومي ، وكان أيضا ابن عمها ، أصابه جرح فى غزوة أحد فقضى عليه ، وكانت كهلة مسنتة فاعتذرت إلى الرسول عليه السلام بسنها ، لتعفيه من خطبتها ، فواساها قائلا : « سلى الله أن يؤجرك فى مصيبتك ، وأن يخلفك خيرا » فقالت : « ومن يكون خيرا لى من أبى سلمه ؟ » وكان الرسول عليه السلام يعلم أن أبا بكر وعمر قد خطباها فاعتذرت بمثل ما اعتذرت به إليه ، فطيب خاطرها ، وأعاد عليها الخطبة حتى قبلتها »

« والسيدة رملة بنت أبى سفيان تركت أباها وهاجرت مع زوجها إلى المبشة ، فتتصر زوجها وفارقها فى غربتها بغير عائل يكفلها ، فأرسل النبى عليه السلام إلى النجاشي يطلبها من هذه الغربة المهلكة ، وينقذها من أهلها إذا عادت إليهم راغمة من هجرتها فى سبيل دينها ، ولعل فى الزواج بها سبيا يصل بينه وبين أبى سفيان بوشيجة النسب فتميل به من جفاء العداوة إلى مودة تخرجه من ظلمات الشرك إلى هداية الإسلام »

« والسيدة حورية بنت الحارث سيد قومه ، كانت بين السبايا فى غزوة بنى المصطلق ، فأكرمها النبى عليه السلام أن تذل ذلة السباء ، فتزوجها وأعتقها وحض المسلمين على إعتاق سباياهم ، فأسلموا جميعا وحسن إسلامهم ، وخيرها أبوها بين العودة إليه والبقاء عند رسول الله فاختارت البقاء فى حرم رسول الله »

«والسيدة حفصة بنت عمر بن الخطاب مات زوجها ، فعرضها أبوها على أبى بكر فسكت ، وعرضها على عثمان فسكت ، وبث عمر أسفه للنبى فلم يشأ أن يضن على صديقه ووليه بالمصاهرة التي شرف بها أبا بكر قبله ، وقال له : « يتزوج حفصة من هو خير لها من أبى بكر وعثمان »

والسيدة صفية الإسرائيلية بنت سيد بنى قريظة خيرها النبى بين أن يردها إلى أهلها ، أو يعتقها ويتزوجها ، فاختارت البقاء عنده على العودة إلى ذويها ، ولولا الخلق الرفيع الذى جبلت عليه نفسه الشريفة ، لما علمنا أن السيدة صفية قصيرة يعيبها صواحبها بالقصر ، ولكنه سمع إحدى صواحبها تعييها بقصرها ، فقال لها ما معناه من روايات لا تخرج

عن هـذا المعنى: إنك قـد نطقت بـكنمة لو القيت في البحر لـكدرته ، وجبر خاطر الأسيرة الغريبة أن تسمع في بيته ما يكدرها ويغض منهـا »

« والسيدة زينب بنت جمش - ابنية عمت - زوجها من مولاه ومتبناه زيد بن حارثة ، فنفرت منيه وعز على زيد أن يروضها على طاعته ، فأذن له النبى فى طلاقها و فتزوجها عليه السلام لأنه هو المسئول عن زواجها ، وما كان جمالها خفيا عليه قبل تزويجها بمولاه ، لأنها كانت بنت عمته ، يراها من طفولتها ولم تفاجئه بروعة لم يعهدها »

« والسيدة زينب بنت خزيمة مات زوجها عبد الله بن جحش قتيلا فى غزوة أحد ، ولم يكن بين المسلمين القلائل فى صحبته من تقدم لخطبتها ، فتكفل بها عليه السلام ، إذ لا كفيل لها من قومها »

« وهدذا هدو الحريم المشهور فى أباطيك المبشرين وأشباه المبشرين ، وهدده هى بواعث النفس التى استعصى على المبطلين أن يفهموها على جليتها ، فلم يفهموا منها إلا أنها بواعث إنسان غارق فى لذات الحس ، شهوان » ٠٠٠

« ولقسد أقام هؤلاء الزوجات في بيت لا يجدن فيسه من الرغد ما يجده الزوجات في بيوت الكثيرين من الرجال ، مسلمين كانوا أو مشركين ، وعلى هذا الشرف الذي لا يدانيه عنسد المرأة المسلمة شرف المسكات أو الأميرات ، شقت عليهن شسدة العيش في بيت لا يصبن فيسه من الطعام والزينة فوق الكفف ، والقناعة بأيسر اليسر ، فاتفقن على مفاتحته في الأمر ، واجتمعن يسألنه المزيد من النفقة ، وهي موفورة لديه لو شساء أنيزيد في حصته من الفيء ، فسلا يعترضه أحسد ولا يحاسبه عليسه ، إلا أن الرجل المحكم في الأنفس والأموال سسيد الجزيرة العربيسة سلم يستطع أن يزيدهن على نصيب ونصيبهن من الطعام والزينسة ، فأمهان شهرا وخيرهن بعسده أن يفارقنه ، ولهن منسه عقى المرأة المفارقة من المتساع والحسني ، أو يقبلن ما قبله لنفسه معهن من ذلك على الكفاف »

ولو ان حدا الخبر من أخسار بيت النبى كان من حسوادث السميرة المحمدية التى تخفى على عمير المطلعين المتوسسعين فى الاطلاع ، لقد كان للمبطلين بعض العدر فيما يفترونه على نبى الإسلام من كذب وبهتان ، إلا أنه خبر يعلمه كل من اطلع على القدر آن ووقف على أسباب التنزيل ،

وليس بينها ما هـو أشهر فى كتب التفسير من أسباب نزول هـذه الآيات فى سـورة الأحزاب :

« يأيثها النبي قبل لأز واجبِك إن كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمتعكن وأسرحكن سراحا جميلا و وإن كنتن تردن الله ورسوله والدار الآخرة ، فإن الله أعد للمحسنات منكن أجرا عظيما »

مسورة الأحزاب ٢٨ ، ٢٩،

« وأقل المبشرين المحترفين ولعا بالتفتيش عن خفايا السيرة النبوية ، خليق أن يطلع على تفاصيل هذا الحادث بحذافيره ، لأنه ورد فى القرآن الكريم خاصا بالمسأنة التي يتكالب المبشرون المحترفون على استقصاء أخبارها ، وإحصاء شواردها ، وهي مسألة الزواج وتعدد الزوجات ، وقد كان لهذا الحادث الفريد في سيرة النبي صدى لم يبلغه حادث من الحوادث التي عنيت بها العشيرة الإسلامية حين كانت في بيئتها المصدودة ، تحيط بإيمانها إحاطة الأسرة بأبيها »

«حدث عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال : « كنا تحدثنا ان غسان تنتعل النعال لغزونا ، فنزل صاحبى يوم نوبته ، فرجع عشاء ، فضرب بابى ضربا شديدا وقال : أثم هدو ؟ ففزعت فضرجت إليه ، وقال : حدث أمر عظيم ! • • قلت : ما هدو ؟ أجاعت غسان ؟ • • قال : لا ، بل أعظم منه وأطول • • طلق النبى صلى الله عليه وسلم نساءه • • »

« ولما تألب ربات البيت يشكون ويلحفن فى طلب المهزيد من النفقة ، للبث النبى فى داره مهموما بأمره ، وأقبل أبو بكر فوجد النهاس جلوسا لا يؤذن لأحد منهم ، فدخل الدار ولحق به عمر بن الخطاب ، فوجد النبى واجما وحوله نساؤه ، فأحب أبو بكر أن يسرى عنه بكلمة يقولها ، وكأنه غطن لسر هذا الوجوم من النبى بين نسائه المجتمعات حوله فقال : « يا رسول الله ! • • لو رأيت بنت خارجة • • سألتنى النفقة فقمت إليها فسوجأت عنقها • • ! فضحك النبى وقال : «ن حولى كما تسرى يسألننى النفقة • فقها أبو بكر إلى عائشة يجاً عنقها ، وقام عمر إلى حفصة يجاً النفقة • فقها عمر إلى حفصة يجاً النفقة • فقها مر إلى حفصة يجاً عنقها ، وقام عمر إلى حفصة يجاً النفية • فقها من النه عمر إلى حفصة يجاً النفية • فقها من النه عمر إلى حفصة يجاً النفية • فقها النبى وقال عنقها ، وقام عمر إلى حفصة يجاً النفية • فقها الوبكر إلى عائشة يجاً عنقها ، وقام عمر إلى حفصة يجاً النفية • فقها من النبى وقال عنقها ، وقام عمر إلى حفصة يجاً النبى وقال و النبى وقال عنقها ، وقام عمر إلى حفصة يجاً النبى وقال النبى وقال النبى وقال النبى وقال عمر إلى حفصة يجاً عنقها ، وقام عمر إلى حفصة يجاً النبى وقال النبى وقال النبى وقال النبى وقال النبى وقال الله وقام عمر إلى حفصة يجاً النبى وقال الله و الله عائشة و النبى وقال النبى وقال الله و الله

عنقها ، ويقولان : تسألن رسول الله ما ليس عنده ؟ فقان : والله لا نسأل رسول الله شيئا أبدا ليس عنده ٠٠ »

« وهجر النبى نساءه شهرا ، يمهلهن أن يخترن بعد الروية بين البقاء على ما تيسر له ولهن من الرزق ، وبين الانصراف بمتعة وبدأ بالسيدة عائشة فقال : « إنى أريد أن أعرض عليك أمرا أحب ألا تتعجلى فيه حتى تستشيرى أبويك » فسألته : « وما هو يا رسول الله ؟ » فعرض عليها الخيرة مع سائر نسائه فى أمرهن و فقالت : « أفيك يا رسول الله أستشير قومى ؟ بل أختار الله ورسوله والدار الآخرة » وأجاب أمهات المسلمين بما أجابت به السيدة عائشة ، وانتهت هذه الأزمة المكربة بسلام ، وما استطاع صاحب الدار ـ وهو يومئذ أقدر رجل فى العالم المعمور ـ أن يحل أزمة داره بعير إحدى اثنتين : أن يجمع النية على فراق نسائه ، أو يقنعن معه ما لديهن من رزق كفاف »

« أعن مثل هـذا الرجل يقـال إنه طس شهوات وأسير لذات ؟ »

« أعن مثله يقسال إنه ابتغى من رسالته مأربا بيغيه الدعاة غير الهداية والإصلاح ؟ »

« فيم كان هـذا الشقاء بأهـوال الرسالة وأوجالها من ميعة الشباب إلى سن لا متعة فيها لمن صاحبة التوفيق والظفر أو لمن صاحبته الخيبة والهزيمة ؟ ، ..

« أتراه يريدها مخاطرا بأمت وحياته ، مستخفا بالهجرة من وطنبه والعزلة بين أهله ، ليسوم نفسه بعد ذلك عيشة لا يقنع بها أقرب الناس منه وأعلاهم شرفا بالانتماء إليه ؟ »

«أمن أجل الحس ولذاته ينزوج الرجل بمن نزوج بهن ، وهو سيد الجزيرة العربية وأقدر رجالها على اصطفاء النساء الحسان من الحرائر والإماء ٢ » ٠٠٠

وهل يتزوج بهن الشهوان الغارق فى لذات الحس ليقتدين به فى اجتراء الترف والزينة وخلوص الضمير للإيمان بالله وابتغاء الدار الآخرة ؟ >

« وما مأربه من كل ذلك إن كان له مأرب فى طويته غير مأربه فى العلانية ؟ وعلام يجاهد نفسه ذلك الجهاد فى بيته وبين قومه إن لم يكن له رسالة يؤمن بها ولم تكن هذه الرسالة أحب إليه من النعمة والأمان ؟ »

« إن المبشرين المحترفين لم يكشفوا من مسألة الزواج في السيرة النبوية مقتلا يصيب محمدا ، أو يصيب دعوته من ورائه ، ونكتهم قدكشفوا منها حجة لا حجة مثلها في الدلالة على صدق دعوته ، وإيمانه برسالته ، وإخلاصه لها في سره ، كإخلاصه لها في علانيته ، ولولا أنهم يعولون على جهل المستمعين لهم لاجتهدوا في السكوت عن مسائلة الزواج خاصة أشد من اجتهادهم في التشهير بها واللغط فيها »

وقصارى القول فى الخصوصية النبوية أنها لم تسكن « امتيازا » من امتياز القسوة المسيطرة لتسخير المرأة فى مرضاة خُيلاء الرجل ، وحبه للمتعة الجسدية ، ولسكنها كانت آية أخرى من معدن الأحكام القرآنية فيما تسفر عند من عطف على المرأة وحياطة لها من مواقع الجور والإذلال

### الفصل العاشر

# 

بنى الطلاق ، كما بنى الزواج ، فى المجتمعات الأولى على عادات الفطرة : الذكر يطلب الأنثى ولا تطلب ، والرجل يخطب المرأة ولا تخطب ، والرأى فى الترك لمن له الرأى فى الطلب والخطبة ، وعلى هذه العادة الفطرية درج نظام الطلاق مع الزواج باختيار الرجل وحدد ، وجرى القانون على ما جرى به العرف بعد قيام القوانين بعد المرحلة البدائية من مراحل الاجتماع به العرف بعد قيام القوانين بعد المرحلة البدائية من مراحل الاجتماع

ولم يتدخل المجتمع فى مراسم الطلاق إلا بعد فترة طويلة ، ظهرت فى خلالها الحاجة إلى إثبات الطلاق فى سجل محفوظ ، لعلاقته باثبات البنوة والميراث ، وتقرير عقوبة الخيانة ، وإجازة العودة إلى الزواج للمراة التى انفصلت عن قرينها ٠٠

وفى هذه المرحلة تقررت مراسم الطلاق فى شريعة العبرانيين ، وكل ما اشترط فيها على الرجل أن يعطى امرأته المطلقة وثيقة بالتسريح ، ولها ان تتزوج بغيره بعد ذلك ، ولكنها لا تعدود إلى زوجها الأول إذا طلقت من زوجها الثانى أو توفى عنها ذلك الزوج : وفصل ذلك فى الاصحاح الرابع والعشرين من سفر التثنية حيث يقدول : « إذا أخذ رجل امرأة وتزوج بها فإن لم تجد نعمة فى عينيه ، لأنه وجد فيها عيب شنى وكتب لها كتاب طلاق ودفعة إلى يدها ، وأطلقها من بيته ، ومتى خرجت من بيته ذهبت وصارت لرجل آخر ، فإن أبغضها الرجل الأخير وكتب لها كتاب طلاق ء ودفعه إلى يدها وأطلقها من بيته ، أو إذا مات الرجل الأخير طلق الذي اتخذها زوجة بعد أن تنجست ، لأن ذلك رجس لدى الرب ٠ >

وورد ذكر الطلاق على أسلوب مجازى فى الاصحاح التالث من كتاب ارميا حيث منول ، وهو يندد بإسرائيل : « إذا طلق رجل امرأته غانطلقت

من عنده وصارت نرجل آخر فهل يرجع إليها بعد ؟ ألا تتنجس تلك الأرض نجاسة ؟ »

وجرت مراسم الطلاق على حسب هده الشريعة إلى ما بعد ظهر المسيحية ، إذ روى إنجيل متى أن السيد المسيح سئل عن الطلاق فاستنكره لقسوته ، ودفعه بالزوجة إلى اقتراف الرذيلة : « وقيل من طلق امرأته فليعطها كتاب طلاق ، وأما أنا فأقول لكم إن من طلق امرأته إلا لعلة الزنى يجعثها تزنى ، ومن يتزوج مطلقة فانه يزنى »

ويعبود متى إلى حديث الطلاق فى الاصحاح التاسع عشر فقال : « وجاء إليه الفريسيون ليجربوه قائلين : هل يحلل المرجل أن يطلق امرأته للكل سبب ؟ فأجاب وقال لهم : « أما قرأتم إن المذى خلق من البدء خلقهما ذكرا وأنثى ؟ وقال : من أجل هذا يترك الرجل أباه وأمه ويلتصق بامرأته ويكون الاثنان جسدا واحدا ٠٠ »

وتعتمد طائفة كبيرة من أتباع الكنائس البروتستانتية على نص في رسالة كورنثوس الأولى لإجازة التفرقة بين الزوجين إذا طال هجر الرجل لامرأته وقال في الاصحاح السابع: « • • أقدول لغيير المتزوجين وللأرامل إنه حسن الهم إذا لبثوا كما أنا • ولكن إن لم يضبطوا أنفسهم فليتزوجوا لأن التزوج الصلح من التحرق • وأما المتزوجون فأوصيهم للا أنا بل الرب أن لا تفارق المرأة رجلها ، وإن فارقته فلتلبث غير متزوجة أو لتصالح رجلها ، لو لا يترك الرجل امرأته • وأما الباقون فأقول لهم أنا لا الرب إن كان أخ له امرأة غير مؤمنة وهي ترتضى أن تسكن معه فلا يتركها ، والمرأة التي لها رجل غير مؤمن وهو يرتضى أن يسكن معها فلا تتركه • لأن الرجل غير المؤمن مقدسون • ولكن إن فارق غير المؤمن والأمارة في المرأة أن يسكن معها فلا تتركه • لأن الرجل في المؤمن مقدسون • ولكن إن فارق غير المؤمن فليفارق • ليس الأخ والأخت مستعبدا في مثل هذه الأحوال • • )

ولقد تحسول كثير من المسيميين فى القارتين الأوربية والأمريكية إلى نظام قانونى يجيز ثلاثة أحسوال فى حكم الطلاق ، وهى إلغاء عقد الزواج ، والتفرقة بين الزوجين ، والفصل بينهما مسع بقساء الصغة الشرعية للزواج ،

ويجوز الرجل والمراة أن يتفقا على الانفصال ، وتسوية المائل المتعلقة بتربية الأبناء ، والنفقة عليهم ، وتمكين كل زوج من حرية التصرف في حياته ، مم إسقاط حق الزوج الآخر في محاسبته فيما عدا الخيانة الزوجية ، وتبرم المحكمة عادة أمشال هذا الاتفاق كما اختاره الطرفان ، وقد تبتدى المحكمة بتقرير الانفصال وشروطه ، إذا لم يتيسر الاتفاق عليه بينهما ، ويتعين في حالة الاتفاق إثبات القسوة البدنية ، أو العقلية ، أو استحكام الخلاف وصعوبة التوفيق فيه ، ولا يعتبر هذا الاتفاق حلا حاسما للخلاف ، ولحنه يترك القضية معلقة حتى يقيم أحد الطرفين من الأدلة الكافية ما يثبت الخيانة

ويستطيع كل من الزوجين أن يحصل على الحكم بالغاء عقد الزواج ، إذا ثبت أن التفاهم بينهما على القبول داخله شيء من الخداع أو التزوير ، أو ثبت أن أحد الزوجين كان في حالة من حالات القصور عند موافقته على عقد القران ٠٠

وبعض الولايات فى أمريكا الشمالية يكتفى بإثبات حصول الزنى مرة واحدة من الزوجة لإصدار حكم الطلاق ، ولا يكفى ذلك فى حالة وقدوع الزنى من الزوج • بل ينبغى إثبات معيشته غير الشرعية مع امرأة أخرى ، لتطليق امرأته منه ، ولا يلزم تقديم الشهود على وقدوع الزنى على مرأى من أولئك الشهود ، بل يكفى إثبات السلوك الذى يفضى إلى العلاقة الجنسية لتقرير وقدوع الجريمة ، ومن أمثلة هذا السلوك نزول الرجل والمرأة فى الفنادق كأنهما زوج وزوجة ، واجتماعهما فى عنزلة مريبة كما يجتمع الزوجان الشرعيان

ومن أسباب الطلاق وقوع الغيبة المنقطعة من الزوج أو الزوجة ولا يبطل الطلاق إذا ثبت بعد ذلك إن الزوج الغائب لا يزال بقيد الحياة

ولا حاجة إلى الاثبات بالشهادة أو البينة مع اعتراف الزوج المتهم بتهمة الزنى الموجهة إليه ، وتسمى القضايا التي يلجأ فيها الزرجان إلى المصول على حكم الطلاق بالاعتراف ، قضايا التواطؤ أو التراضى المصلال على حكم الطلاق بالاعتراف ، قضايا التواطؤ أو التراضى على طلب الطلاق بعلة

غير علة الزنى فى الولايات التى تكتفى بوقوع القسوة البدنية أو العقلية لتطليق المرأة من زوجها ، فيعترف الرجل بتعذيب المرأة ويصدر الحكم بناء على هذا الاعتراف (١)

والمفهوم أن معظم الحكومات الأمريكية والأوربية حافظت على أصول حكم الطلاق في السكت الدينية ، ولم تقطع الصلة الأولى بينه وبين القوانين المدنية ، وكل ما صنعته في هذا الحكم أنها توسعت في تفسيره وقياس بعض الحالات على ما يشبهها من الحالات التي جاز فيها الطلاق بنصوص السكت الدينية ، بيد أن الحسكومات الأخرى التي قطعت صلة التشريع الحديث بالتشريع الديني ، قد غيرت أساس التشريع كله في مسائل الطلاق والزواج ، وجعلته على التعاقد العام الذي يخضع لقضاء العقود في جملته ، فلا يمتنع الغاؤه والعدول عنه لسب من الأسباب التي يختارها المتعاقدان أو يختارها ولاة الأمور

### 泰 恭 恭

شريعة القدرآن الكريم فى مسألة الطلاق شريعة دين ودنيا وكل ما اشتملت عليه من حدرمة الدين ، تابع لما شرع له الزواج من المصلحة النوعية والمصلحة الاجتماعية ، فليس مما يبيحه الإسلام أن يتجرد الزواج من مصلحته النوعية الاجتماعية ، تغليبا للصبغة العبادية عليه على مشيئة الأزواج ...

وفى هذه الشريعة القرآنية تتوافر جميع الرخص المفيدة التى لجأت إليها أمم الحضارة ، لتيسير العلقة بين الزوجين مع المحافظة عنى الآداب الاجتماعية

ولـ كنها شريعـة إسلامية تنظـر إلى طبائع الرجال والنساء ، وتتجنب التشديد الذى لا يجـدى شيئـا فى المحافظة على قـداسة الزواج ، ولـكنه يلجى الزوجين إلى الحيلة للتخلص منـه أمام القـانون ، وإن كانت أظهـر من أن تنفعهم فى التخلص منـه أمام الناس

Everyday haw Made Simple

الطلاق فى الإسلام قسوة مكروهة ، لأنه أبغض المحلال إلى الله كما قال النبى عليه السلام

وتدفع هذه القسوة بما يستطاع من عمل الزوج والزوجة ، وعمل الأسرة والقسادرين في هذا الأمر على الهداية والإصلاح ، فإذا أحل بعد استنفاد الوسائل المستطاعة فما من حل آخر يغنى عنه ، وما من تصريم له إلا وهو أشد قسوة وأقل نفعا من التحليل

فعلى الرجل « أولا » أن يراجع نفسه إذا أحس النفرة من زوجت ، عسى أن يكون فى الصبر على هذه النفرة العارضة خير لا يعلمه :

« فإن كرهتموهن فعسى أن تـكرهوا شيئـا ويجعـل اللـه فيـه خيرا كثـيرا ٠٠٠ »

فإذا عجز عن مغالبة هـذه النفرة العارضة ، فلا يتعجل بالطلاق البائن ، وليبدأ بطلقة راجعـة ، يعتزمها بالنية البينة ، ولا يؤخذ فيها باللغـو ااذى تجرى به الألسنة على غبير قصد من قائله :

« لا يؤاخف ذكم الله باللغو في أيمانكم ولكن يؤاخذكم بما كسبت الوبكم ، والله غضور حليم » العندة ٢٢٥ مناورة البقرة ٢٢٥ مناورة البقرة ٢٢٥ مناورة البقرة ٢٢٥ مناورة البقرة ١٢٥٠ مناورة البقرة ١٠٥٠ مناورة البقرة ١٠٠ مناورة البقرة البقرة ١٠٠ مناورة البقرة ١٠٠ مناورة البقرة البقرة ١٠٠ مناورة البقرة ١٠٠ مناورة البقرة ١٠٠ مناورة البقرة البقرة ١٠٠ مناورة البقرة البقر

وفى وصف الله بالحلم فى هده الآية ، إشارة إلى الحلم الذى يطلب من الزوج أن يتطى به فى هدا المقام ، وهو يراجع نفسه قبل البت بالنية على الطلقة الراجعة ...

وقد كانت الزوجة التى يقسم زوجها أن يهجرها ، تنزوى فى بيت أو فى بيت أهلها ، وتظل على هذه الحالة معلقة لا تأوى إليه ، ولا تخرج من عصمته إلى غير أمد محدود . فأوجب القرآن الكريم على الزوج أن يثوب إليها فى أمد محدود ، وهو أربعة أشهر ، تهذأ غيها سورة الغضب ، ويعاود غيها الرجل طوية نفسه ، عسى أن يستجد لعشرته الأولى حنينا طغت عليه النفرة فى ساعة الغضب أو الفتنة ، وعسى أن تظهر الأمومة المستكنة ، فتربط بين الأب والأم برباط يعز عليهما أن يبتر وينفصم إلى غير رجعة ، فتربط بين الأب والأم برباط يعز عليهما أن يبتر وينفصم إلى غير رجعة ، استحضار الأنفة والخصام ، فإن طلت المهلة شهرا بعد شهر ولم يتغير ما فى النفوس ، فالبت فى الطلاق إذن إنما يشرعه القرآن الكريم رحمة ما فى النفوس ، فالبت فى الطلاق إذن إنما يشرعه القرآن الكريم رحمة

بالمرأة المعلقة ، لكيلا يسومها الرجل أن يرتهنها بقيد الزواج ، ويطيل ارتهانها نكاية لها ، وإهمالا لأمرها ، واستبدادا منه بحاضرها ومصيرها

« للذن يؤلون من نسائهم تربص أربعة أشهر فإن فاءوا فإن الله غفور رحيم ، وإن عرموا الطلق فإن الله سميع عليم ، والمطلقات ففر رحيم ، وإن عرموا الطلق فإن الله سميع عليم ، والمطلقات بتربصن بأنفسهن شلاتة قروء ولا يصل لهن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن إن كن يؤمن بالله واليوم الآخر ، وبعولتهن أحق بردهن في ذلك إن أرادوا إصلاحا ٠٠٠ »

« الطلاق مرتان فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان ، ولا يحلل لحكم أن تأخذوا مما آتيتموهن شيئا إلا أن يخافا ألا يقيما حدود الله ، فإن خفتم ألا يقيما حدود الله فسلا جناح عليهما فيما افتدت به ، تلك حدود الله فلا تعتدوها » « سورة البقرة ٢٢٩ »

وهده الآية تحفظ للمرأة حقها في المال وفي الحرية ، غلا يحل للرجل أن يمسك عنها شيئا من صداقها ، ويحق لها هي أن تأبي العودة إليه إذا راجعها قبل الطلقة البائنة ، وعليها إذن أن تنزل عن الصداق المتأخر ، لأنها خليقة أن تعفيه من واجب الزوج وهي تعفى نفسها من واجبها

وينبغى قبل البت بالطلاق البائن أن تتقدمه الوساطة بالصلح ، والمشاورة بين الأهل والأقربين ، وتملك المرأة التي تخاف نشوز زوجها أن تضمن إمكان الوفاق وحسن المعاملة قبل أن تعود إلى معاشرة زوجها : « وإن امرأة خافت من بعلها نشوزا أو إعراضا فلا جناح عليهما أن يصلحا بينهما صلحا ، والصلح خير ، وأحضرت الأنفس الشيح ، وإن تحسنوا وتتقوا فإن الله كان بما تعملون خبيرا ، • • • « وإن خفتم شقاق بينهما فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها إن يريدا إصلاحا يوفق الله بينهما »

وقضية النظم التى طلبت فيها المرأة تسريحها من رجلها لبغضها إياه ، مشهورة فى كتب الأحاديث والتفاسير ، وخلاصتها : « أن جميلة بنت عبد الله بن أبى سلول كانت تبغض زوجها ثابت بن قيس ، فأتت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت : « لا أنا ولا ثابت لا يجمع رأسى ورأسه شىء ، والله ما أعتبه فى دين ولا خلق ، ولكنى أكره الكفر

فى الإسلام وما أطبقه بغضا • إنى رفعت جانب الخباء ، فرأيته أقبل فى عدة من الرجال ، فإذا هدو أشدهم سوادا وأقصرهم قامة وأقبحهم وجها » فقال رسول الله لها « أتردين عليه حديقته ؟ » قالت : « أردها روأزيده عليها » • فقال صلى الله عليه وسلم : « أما الزائد فلا » • وقضى بالطلاق • •

والخلع حق للمرأة يكرمه الإسلام كما كره الطلاق ، ولكنه حق من حقوق الحرج لا يسكت عنه ، وفي الحديث الشريف : « أيما امرأة سألت زوجها طلاقا من عير بأس فحرام عليها رائحة الجنة »

المبارأة مثل الخلع ، حل من حلول الحرج ، ترتضى فيه المرأة أن تنزل عن صداقها ونفقتها ، ليعفيها الرجل من واجباتها الزوجية ، ويقع الطلاق مع الاتفاق على المبارأة كلما استحال التوفيق بين الزوجين ، لقسوة الرجل وعنفه في معاملة زوجته ، وانخاذه الزواج مضارة لا يستقيم العيش فيها على سنة المودة والسكينة والإمساك بالمعروف

ومن ثم نرى أنه ما من وسيلة تنجع في اجتناب الفرقة بين الزوجين لم ينصح بها القرآن الكريم لكل منهما ، فيما يطلب من الرجل أو يطلب من المرأة ، وترجى منه الفائدة في الواقع ، فإذا نفدت حيلة المراجعة وانتظار المهلة ، وبطلت مساعى الصلح بين الأهل والأقارب ، وأسفرت تجربة الطلقة الراجعة مرة بعد مرة عن قلة اكتراث للجفاء ، وإصرار على الفراق ، فليس في الزواج إذن بقيسة تحمى من الطلاق ، ولعمل الطلاق يومنذ أرحم بالمرأة من علاقة منعصة ، تربطها برجل يجفوها ويبضل عليها بقوتها ، ويتمنى لها الموت ليبتعد عنها ، إذ كانت عشرتها غلا في عنقه لا يفصمه غير الموت ، ولا إيذاء في هذا الطلاق للزوج ولا للزوجة ولا للروجة ولا للمجتمع ، إذ لا بقاء إذن لشيء يصح أن يسمى بالزواج

ومتى تم الفراق الذى لا حيلة فيه ، تكلفت الشريعة للزوجة المطلقة بكل ما يلزم الرجل من حقوقها ومصالحها ، ومن حقوق أبنائها وأبنائه ، وتأبى الشريعة العادلة أن تعتمد على حنان الأب وحده لرعاية ابنائه ،

لأنها مسئولة عن حسق الأم حياله ، حتى تستونيه لهسا غاية ما يسع الشرائع من استيفاء ٠٠

« وللمطلقات متاع بالمعروف حقا على المتقين » «البقرة ٢٤١» « وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف » • • «البقرة ٢٣١»

« ومتعوهن على الموسع قدره وعلى المقتر قدره متاعا بالمعروف ٠٠٠ » البقرة ٢٣٦،

وعلى الزوج أن يوفى الزوجة المطلقة صداقها كاملا لا يستحل منسه شيئا لنفسه :

« وإن أردتم استبدال زوج مكان زوج وآتيتم إحداهن قنطارا فلا تأخذوا منه شيئا • أتأخذونه بهتانا وإثما مبينا » النساء ٢٠ه

ولا يحق للرجل أن يخرج المرأة من بيتها قبل وفاء عدتها فيــ :

« لا تخرجوهن من بيوتهن ولا يخرجن إلا أن يأتين بفاحشة مبينة » « سورة الطلاق آية ١٥

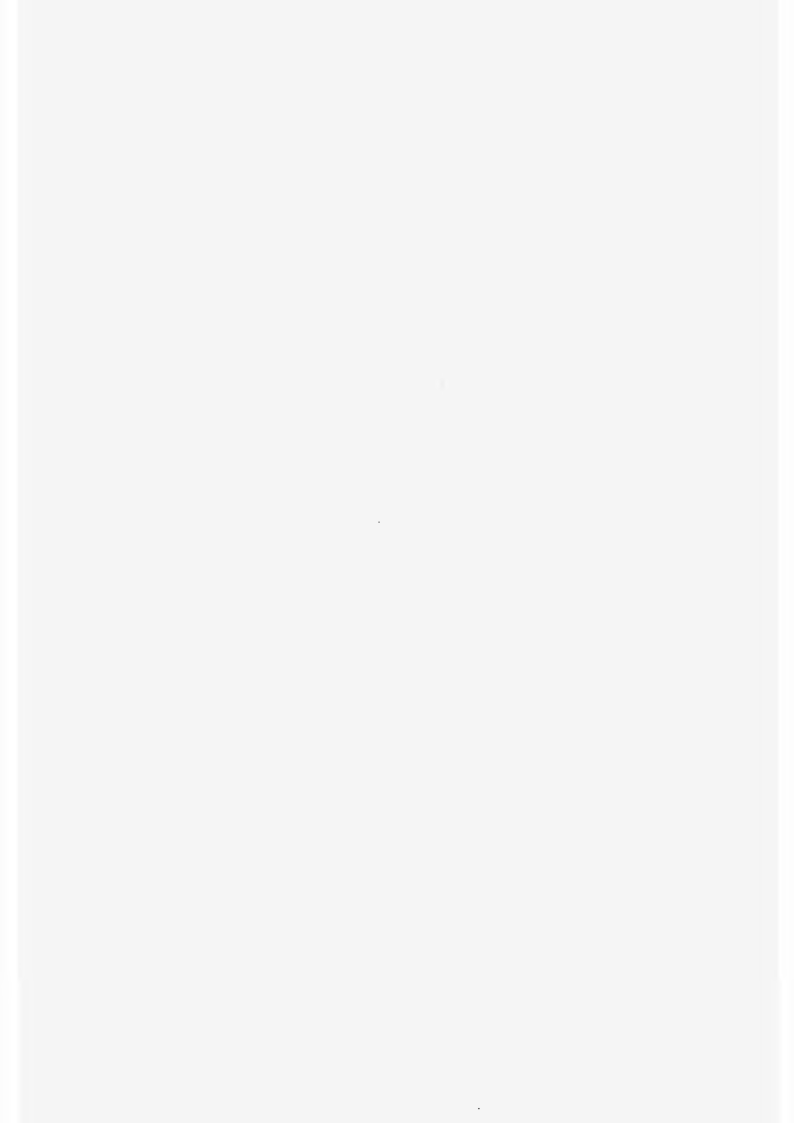
« اسكنوهن من حيث سسكنتم من وجدكم ولا تضاروهن لتضيقوا عليهن • وإن كن أولات حمل فأنفقوا عليهن حستى يضعن حملهن • فإن أرضعن لكم فآتوهن أجورهن وائتمروا بينكم بمعسروف • وإن تعاسرتم فسترضع له أخرى ، لينفق ذو سعة من سعته ، ومن قدر عليه رزقه فلينفق مما آتاه الله لا يكلف الله نفسا إلا ما آتاها • سيجعل الله بعد عسر يسرا » سورة الطلاق ٢ ، ١٧

« والوائدت يرضعن أولادهن حسولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة • وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعسروف • • » مسورة البقرة ٣٣٣،

ولم تخل آية عرضت للطلاق من توكيد الأمر بالمعروف ، والنهى عن الإساءة والإيذاء ، والحث على مغالبة الشح والتقتير ، وهي الحيطة التي لا مقترح وراءها على الشريعة وأحكامها ، وإنما يكون الاقتراح على

أخلاق الناسس وعواطفهم وآدابهم ، ولسن هي مما تتولاه الشريعة بقوة الأحكام ٠٠

ومن الحسن أن يفرض على الناس طلب الكمال و ولكنه الأمل المنظور غير الواقع ، وغير ما فى الامكان ، بين مختلف الأمم والعصور و وما من شريعة إلهية أو إنسانية تصد الناس عن المثل الأعلى من الكمال المقدور لبنى آدم وحواء ، ولكنهم \_ إلى أن يدركوا شاوهم من كمالهم \_ لا ينبغى أن يجنى أحددهم على غيره بجريرة تقصيره ، بل جريرة التقصير الملازم لبنى الإنسان أجمعين



## الفصل الحادى عشر

# السسراري والإمساء

شرع الإسلام العتق ولم يشرع الرق ••

فلم يكن للعتق أثر فى شرائع الحضارات التى سبقت ظهـور الإسلام • أما الرق فقـد كان معـروفا معترفا به فى كل حضارة قديمة ، وكان حكماء الأمم يقـرونه ويرتبون نظام المجتمع على بقـائه ، ومنهـم حكماء فى طبقة الفلاطون وأرسطـو من فلاسفة اليـونان • وكان رؤسـاء الأديان يعتبرونه قضاء عادلا من اللـه ، ويأمرون العبد بطاعة السـيد ، والاخلاص له ، كمـا يطيع ربه ، ولو لم يـكن على دينـه ، وكان ساسـة الأمم يحمـون حـق السيد على عبـده ولا يعرفون للعبد حقـا تحميه الدولة ، حتى حـق الحياة السيد على عبـده ولا يعرفون للعبد حقـا تحميه الدولة ، حتى حـق الحياة ولا يخطرن على البـال أن الرق نظام مهجـور فى العصـور الحديثة ، بطل وامتنع بعـد تحريم بيع الرقيق وشرائه منذ أواسط القرن التاسع عشر • فان الوقـع أن الرق على أصـوله التى أنشأته فى عصـور الهمجية باق إلى فان الوقـع أن الرق على أصـوله التى أنشأته فى عصـور الهمجية باق إلى القرن العشرين ، وسيبقى بعـدها ما بقيت الحروب ، وبقيت عادات الأسر ، وإجلاء سكان البلاد المغزوة من ديارهم ، إلى آمـد أو إلى غير أمد

فالأسير اليوم هو الرفيق الأول بعينه ، وبالصفة القانونية التى يخولها آسروه أثناء أسره : يسخره الآسرون فى أعمالهم ، ويجردونه من المقسوق المدنيسة بينهم ، ويعطونه من القسوت ما يمسك الرمق أو يعينه على خدمتهم • ولا تفك عنه هده القيود إلا إذا تبودل الأسرى بين المعسكرين المتقاتلين

فكل ما استحدث من نظام الرق بعد تحريم البيسع والشراء ، فإنما هو أثر من آثار التطور فى قيسام الدولة الحديثة ، وبعد أن كان العسالم القسديم يخفسع لدولة واحسدة ، أو تتصارع فيسه دولتان متناظرتان ، متناحرتان ، لا تهدأ الحرب بينهما فترة تسمح بالتفاهم على تبسادل الأسرى ، ولا تقع بينهما هسدنة نتيح للأسير أن يرجسع إلى قومه حتى تلحق بهسا حرب جديدة ، يحل فيهسا فريق من الأسرى محل فسريق ٠٠٠

فالذى تغير من نظام الأسر فى العصر الحديث إنما هو عدد الدول فى العسام ، واضطرارها إلى التهادن والتعاقد بينها فترات أطول من الفترات الأولى بين الدول القليلة الغابرة ، وما كان نظام الرق ليتغير كثيرا أو قليلا ، لو بقيت الدولة الواحدة غالبة على العسالم ، أو بقيت فيه الدولتان على عداء لا هوادة فيه

فلما ظهر الإسلام جاء بالعتق ولم يجىء بالرق ، وسبق التطور الدولى إلى تقرير فك الأسرى عند الأعداء ، وتقرير المن بتسريح الأسرى عنده ، وصنع خدير ما يصنعه الشارع فى ذلك الزمن ، فإنه الصنيع الذى لم تلحقه حضارة القرن العشرين بما هو أكرم منه وأجدى

فمن الحسن في شريعة القرآن إطلاق الأسير أو قبول فدائه :

« فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى إذا أثخنتموهم فشدوا الوثاق فإما منا بعد وإما فداء حتى تضع الحرب أوزارها »

اسورة محمد كه

وإذا أراد الأسير أن يفتدى نفسه بأجره من عمل يعمله ، حسن بمالكه أن يقبل منه ذلك وأن يعينه بماله ، وما آتاه الله من كسبه :

« والذين يبتغون الكتاب مما ملكت أيمانكم فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيرا وآتوهم من مال الله الذي آتاكم ٠٠ »

اسورة النور ٣٣،

وفرض الإسلام العتق كفسارة لذنوب كثيرة ، فمن ظاهر من زوجتسه ساى قال لها حرام عليه كظهر أمه سافلا يتحلل من ظهاره إلا بتحرير رقبة يملكها :

« والذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون لما قالوا فتحرير رقبعة من قبل أن يتماسا » «سورة المجادلة ٣»

« لا يؤاخذكم الله باللغو فى أيمانكم ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان • فكفارته إطعام عشرة مساكين من أوسط ماتطعمون أهليكم أو كسوتهم أو تحرير رقبة »

ومن قتل خطأ وجب عليه مع الدية تعرير رقبسة :

« ومن قتسل مؤمنا خطا فتحرير رقبة مؤمنة ودية" مسلمة" إلى أمله إلا أن يصدقوا ، فإن كان من قدوم عدو لسكم وهدو مؤمن" فتحرير رقبة مؤمنة ، وإن كان من قدم بينكم وبينهم ميثاق" فدية" مسلمة" إلى أهله وتحسرير رقبة مؤمنة ، فمن لم جد فصيام شهرين متتابعسين توبة من الله ، «النساء ٩٢»

ويحسن تحرير الرقاب في غير ما ورد النص عليه حيثما وجب الشكر على النعمة ، والتوبة من الذنب ، وحسن الجزاء على الولاء

### \* \* \*

واانساء المملوكات أقسدم فى التاريخ من الرجال المملوكين و فقسد أوشك الزواج فى كثير من القبائل البدائية أن يكون كله سبيا واغتصابا من نساء القبائل الأخرى ، ولم تدع الحاجة قديما إلى استرقاق الرجال ، إلا بعد وجود الأعمال التى توكل إلى الأسرى ، ويترفع عنها المقاتلون الأحرار وو فالترقاق الأسرى ثقلا على مالك الرقيق ، يتحاماه أو يتخلص منه بقتله ، وكانت المرأة تقتنى للمعاشرة أو لخدمة البيت والمسرعى ، وهى خدمة سبقت ما يستخدم فيه الرجال من الصناعات ومطالب المعاشرة .

وتعتبر قضية الإماء والسرارى جزءا من قضية الرق على عمومه ، لولا أن المرأة المستعبدة تنفسرد بمشكلاتها التى سبقت مشكلات الرق فى المجتمعات البدائية ، لأن سبى النسساء أقسدم من تسخير الرجال فى العبودية ، ولأن مشكلات الإماء على اتصال وثيق بمشكلة المرأة فى بيتها وفى بيئتها الاجتماعية ، ولم تكن حقوق الزوجات الحرائر فى القسدم تفضسل كثسيرا نصيب الإماء المستعبدات

ومن وجوه الخلاف بين رق المسرأة ورق الرجل أن العتق بسر كبسير بالإنسان الذى سلبت حريته ، وهانت على الناس كرامته ، ولسكن العتق لا يؤول بالجارية إلى حسرية تغبط عليها ، وهى بلا عائل ولا زوج ، وربما نقلها العتق من العبودية لسيد واحسد إلى العبودية لكل سيد تأوى إليه ،

ولم يكفل لها رزقا ولا عملا أكرم من أعمسال العبيد المسخرين ، بغير حرية لهما ولا اختيار .

وقد نظرت شريعة القرآن الكريم إلى الفارق بين الرجل والمرأة فى أمر العتق ، فعملت على نقل النساء المملوكات من رابطة العبودية إلى رابطة الزوجية ، وأمرت المسلمين بتزويجهن والبر بهن :

« وأنكحوا الأيامى منكم والصالحين من عبادكم وإمائكم ، إن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله » من فضله »

« فإن خفتم آلا تعدلوا فواحدة أو ما ملكت أيمانكم »

اسورة النساء ٣

وفضلت الزواج بالجارية الملوكة على الزواج بسليلة البيوت من المشركات ولو حسن مرآها في العين :

« • • • • ولأمة " مؤمنة " خــير" من مشركة ولو أعجبتكم » • سورة البقرة ٢٢١ »

وفرضت لهن حقوقهن كما فرضت الحقوق للأزواج : « قسد علمنا ما فرضنا عليهم في أزواجهم وما ملكت أيمانهم »

«سورة الأحزاب ٥٠ وجعلت أصحاب المال ومن يملكونهم سواء فيما عندهم من رزق الله : « فما الذين فنضطوا برادى رزقهم على ما ملكت أيمانهم فهم فيه

ســواء » ••

« سورة النحل ٧١ «

وحرص الإسلام على البر بهن فى عواطفهن وإحساسهن ، كما حسرص على البر بهن فى أرزاقهن ومعيشتهن ، فكان عليه السلام ينهى المسلم أن يقول : « عبسدى وأمتى » وإنما يقسول : « فتاى وفتاتى » كما يتحدث عن أبنسائه ، وكانت وصيته بالصلاة والرقيق من آخر وصاياه صلوات اللسه عليسه قبسل انتقاله إلى الرفيق الأعلى

ولم يحصل أولئك المستضعفون من النساء والرجال على تلك المعاملة طوعا لأوامر دين من الأديان قبل الاسسلام ، ولا تلبية لسعيهم أو خوفا من تمردهم وعصيانهم ، ولم يكن أحد من أقوامهم يناصرون أو يتقبل منهم شكايتهم ، بل لم يكن من الأرقاء أنفسهم من يعتقد له حقا فى شكواه ، ويحسب أن الرق مظلمة أصابته بغير حقه ، وقد أسلم بعض الأرقاء من العبيد والاماء فلم يزيدوا عددا فى صدر الدعوة الاسلامية على أصابع اليدين ، ولم يكن لهم صوت مسموع فى شريعة الجاهلية ، ولا فى شريعة الاسلام ، إذ كانت شريعة الاسلام مما يتعلمه المسلمون من النبى ، ولم تكن مما يعلمونه إياه ، فمهما يأت به من آية مطاعة من آيات البر بالنساء المستضعفات اللاتى لا سند لهن ولا عائل يرحمهن ، فانما هى آيته من الوحى السماوى تجرى على نسق واحد من آياته كافة ، فى تشريع الحقوق وتعليم الفرائض والواجبات ،

وارتفع الاسلام بأتباعه إلى منزلة من الانصاف للرقيق والرفق به ، لم تبلغها الانسانية بآدابها وقوانينها ودساتيرها وأنظمتها بعد أكثر من ألف سنة ، ولكن المسلمين مع هذا قصروا فى عهود شتى عن الشاو الرفيع الذى دعاهم دينهم إليه ، وأبيحت بينهم النخاسة التى حرمها الدين ، ونسيت بينهم الوصايا. التى ذكرهم بها الكتاب والسنة ، واستبيحت فيهم حقوق الأحرار والعبيد على السواء ، إلا أن الشريعة القرآنية المطهرة عملت بينهم عملها ، ولم تذهب آثارها سدى فى حملتها ، ومن آثارها ما يثبت بالاحصاء والمقارنة ، كما تؤخذ من المقابلة بين عدد الأرقاء وبين حالتهم فى بلاد الحضارة الاسلامية ، وبلاد الحضارة الأوربية والأمريكية : بغير حاجة إلى شرح طويل

فكل من بقى من الأرقاء فى البلاد الاسلامية بعد ثلاثة عشر قرنا لا يزيدون على مليونين منهم أزواج وزوجات دخلوا فى الأسر الحرة على سنة الماواة والمؤاخاة ومما له دلالت فى هذا الصدد أن ارتفاع المهانة عن الماليك فى العالم الاسلامي مكنهم غير مرة من إقامة الدول ، وارتقاء المناصب ، وولاية الوزارة والقيادة ، ومصاهرة البيوتات من أصحاب الملك والامارة ، ولو لم تفارقهم مسبة الرق التي لصقت بهم فى كل بيئة غير البيئة الاسلامية ، ولا فارقوا قط منازل المجتماع إلى هذه القمة ، ولا فارقوا قط منازل الموالي والعبيد ...

وتنعقد المقابلة السريعة بين قسمة الرقيق فى ظل الشريعة الاسلامية وقسمته فى ظل الحضارة الغربية ، فتسفر عن الفارق البعيد بينهما بالأرقام والحقائق والأوضاع

فتجارة الرقيق خلال خمسين سنة جمعت فى القارتين الأمريكيتين أمة كبيرة ، تبلغ سلالتها اليوم ساة عشر مليونا فى الشامال والجنوب ، وأهدرت بينهم جميع الحقوق حتى حق الحياة إلى زمن قريب ، فكان من المناظر المالوفة شنق الزنجى بغير ساؤال ولا محاكمة على قارعة الطريق ، وكان إنصافهم معرف القانون من خطوة متأخرة فى القرن العشرين لم تنفسح لهم فى الزمن الأخير إلا بعد المطالبة والمواثبة ، وبعد الاقتدار على الطلب مشمولا بالتهديد ، ومنه التهديد بالانمراب

### \* \* \*

ونحن نكتب هـذا الفصل وبين أيدينا المجلات الغربية نفسها ، تروى لنا قصة سهد في المريقية الجنوبية ، ذهب إلى المحكمة لأنه قتل زنجيا وعدبه بالنفخ المتواصل حتى انفجر جنباه ، فكان عقابه من المحكمة غرامة مائتين وعشرة دولارات مقسطة على ستة شهور ، ولاحظ القضاء \_ الانسانى \_ في هـذه الرأفة أن السيد الأبيض يحتمى بحق العزلة بين الأجناس Apaartheid في هـذه الرأفة أن السيد الأبيض يحتمى بحق العزلة بين الأجناس Baskap في وحق الاشراف والوصاية Baskap في متر الصحيفة في رواية الخبر من حرج في كتابته بعنوان «حق التعذيب » (١)

هــذه شريعة وتلك شريعة ، بينهما من الزمن قرابة أربعة عشر قرنا ، ومن الجهود الانسانية ثورات وأهوال وضحايا لا بحيط بها الاحصاء

<sup>(</sup>١) صحيفة نيوزويك عدد ٤ مايو سنة ١٩٥٩ م ٠

## الفصل الثانى عشر

## المعاملة

عند الكلام على معاملة المرأة ، يتجه الذهن إلى أنواع متعددة من المعاملة لا تبنى على أساس واحد ، ولا تأتى من مصدر واحد ، ولا يلزم من تحقيقها فى بيئة أن يتحقق سائرها فى تلك البيئة ، ولا يستغرب فى مختلف البيئات أن يظهر نوع منها ، ويختفى النوع الآخر ، وأن يكون ظهور هذا بمقدار اختفاء ذاك ٥٠ لأن بعضها من صنع السلطة الدنيوية أو الدينية ، وبعضها من صنع الغرائز والعادات الفطرية ، وبعضها من صنع المراسم والشعائر التى تتبدل مع الأمم والطبقات ، وبعضها من الأخلاق والشمائل التى تعلو أو تنحدر على حساب العوارض المتجددة من أطوار التهذيب والثقافة ، وأطوار الجهالة والضعة ، فلا يستغرب أن نتعارض فى كثير من الأزمنة ، وأطوار الجهالة والضعة ، فلا يستغرب أن نتعارض فى كثير من الأزمنة ،

ومن العسير أن نحصر هذه المعاملات كما تتفق أو تتناقض فى كل بيئة نشات فيها ، ولكنها تتيسر لنا بتقسيمها إلى أنواعها ألتى تشملها فى مجموعها ، وهى على التعميم والتغليب ثلاثة أنواع : معاملة القانون ، ومعاملة الأدب وما هو من قبيل الشمائل العرفية

فمعاملة القانون تخول المرأة حقوقها المامة وحقوقها الخاصة ، كما تنص عليها العقائد والدساتير ، واقدمها في دساتير الأمم الغابرة حقوق الميراث ، وأحدثها حق الانتخاب النيابي في القرن العشرين

ومعاملة النسب تكسبها المرأة من صلة القرابة ، أيا كان حكم القانون في مركز المرأة وحقوقها ، فهى بهذه المشابة أم أو أخت أو بنت أو زوجة أو محرم تجب له الرعاية والحماية ، وقد تكون المرأة العزيزة عند ابنها ، أهون الخلائق عند عامة الناس ممن لا تربطهم بها آصرة القرابة ، ولا يحفلون بكرامة أهلها وحماتها . •

ومعاملة الأدب ، وما هو من قبيل الشمائل العرفية ، قد يرعاها الناس ،

حيث لا يرعاها القانون ، ولا يفرضها واجب النسب ، وقد يؤديها الانسان كما تؤدى المراسم الصورية ، لأنها مصوبة في حكم العادة من شعائر الكياسة والوجاهة الاجتماعية ، ومما يماثلها في معاملة الرجال بعضهم لبعض أن يأمر الحاكم باعتقال أحد ، ويختم أمره بتوقيع الضادم المطيع ، ومن تقاليدها في عصر الفروسية أن ينحني الفارس للعقبلة الموقرة ، ثم يصدم شعورها ولا يحسب أنه أساء إليها ، وربما ساما هذا الأدب مع التهذيب فكان خلقا نبيالا من أشرف الخلائق الانسانية ، وربما جرى مجرى الحلياة الاجتماعية التي تروج فيها الزيوف ويقنع منها أصحاب التحيات والمجاملات بالعناوين والحروف . . . .

### \* \* \*

للقرآن الكريم شريعت المحكمة فى كل نوع من أنواع هذه المعاملات ، وله فى كل معاملة دستورها الجامع الذى تتبعه تفصيلاته كما تتبع الفروع الأصول ٠٠٠

معاملة الحقوق دستورها الجامع أن الرجل والمرأة سواء فى كل شىء ، وان النساء نهن ما للرجال ، وعليهن ما عليهم بالمعروف ، ثم يمتاز الرجال بدرجة هى درجة القوامة التى ثبتت لهم بتكوين الفطرة وتجارب التاريخ ، وليس فى هذا الامتياز خروج على شرعة المساواة حين تقضى المساواة بين الحقوق والواجبات ، وكل زيادة فى الحق ، تقابلها زيادة مثلها فى الواجب ، فهى المساواة العادلة فى اللباب

ومعاملة النسب دستورها فى القرآن الكريم إجلال الأمهات وصيانة البنات عن الجنساية على حياتهن ، والكراهية لمولدهن وتربيتهن ، وإحسلال الزوجات محل الأزواج فى السكن والمسأوى ، فلا يعزلن بمكان دون مكانهم ، ولا يسومهن الرجل أن يقمن حيث يأبى أن يقيم مع ذويه من الرجال ٠٠

ومعاملة الأدب تلخصها فى القرآن الكريم كلمتان : المعروف والحسنى • • غنيس فى هـذا الكتاب المبين كلمـة تنص على معـاملة للمرأة فى حالى الرضى والغضب ، وفى حالى الحب والجفاء ، وفى حالى الزواج والطلاق ، لم يصحبها التوكيد بعـد التوكيد بوجوب المعروف والحسنى ، وإنكار الاساءة والايذاء

والأساس الذى تبنى عليه هذه المعاملات أهم فى الدلالة على روح التشريع من الأحكام والنصوص ٥٠ فهو أساس قوامه الاعتراف بالحق لأنه حق وتقديره ميزان الواجب لمصلحة المرأة ، ومصلحة الأمة ، ومصلحة النوع ، غير منظور فيه إلى قوة الطلب أو قوة الاكراه على قبوله ، وغير ملحوظ فيه أنه ترويج لدعوة من دعوات السياسة ، أو ضرورة من ضرورات « الادارة » الحكومية ، فى ظرف من ظروف الحرج والمداراة ٥٠

وشعور المعاملة القرآنية للمرأة هو دستور « المرأة الخالدة » في وظيفتها النوعية ، ووظيفتها التي يصلح عليها البيت والمجتمع ، ما استقام نظام البيت ونظام الاجتماع

ويتضح معنى الأسس التى تبنى عليها المعاملات والحقوق عند المقابلة بين الأسس القرآنية ، وأسس المعاملة التى تلقتها المرأة من الحضرارة الأوربية ، منذ حكمتها المبادىء الفكرية : وهى الثقافة اليونانية فى العصور القديمة وآداب الفروسية فى العصور الوسطى ، ودساتير الديمقراطية فى القرن التاسع عشر وما بعده

فالثقافة اليونانية فى ابان ازدهارها لم تعط المرأة شيئا تعنو به عن مقام الأنثى فى المجتمعات البدائية ، وتركتها فى عزلتها بالمنزل تنزوى فيه بعيدة عن مكان الزوج الذى يستقبل فيه أصحابه ويولم فيه ولائمه ، وعزلتها فى المجتمع من باب أولى ، كما عزلتها فى بيتها كلما استغنى عنها زوجها ، وربما عزلتها عن تدبير المنزل كلما رفعتها عن ضرورات الخدمة فيه كأنها حسبت أن الانقطاع عن تدبير المعيشة البيتية عادمة من عادمات اليسر والمقدرة ...

هـ ذا مكانها في الواقع ٠٠

فأما مكانها الذى اختارته لها الفلسفة المثالية فهو معادل لهذا المكان في الكفية الأخرى من الميزان

فالمشل الأعلى الذي رشحها له خيال أفلاطون في مدينت الفاضلة ، أن تعتبرها الأمة ملكا مشاعا تنجب النسل لمن يختارها من الرجال ، وتتسلمه منها الأمة لنتوفر على تربيته ، فالمثل الأعلى للنساء في المدينة الفاضلة انهن حظيرة مباهة من الإناث ، تؤدى وظيفة الولادة ، كما تؤديها إناث الحيوان ،

وتستكثر عليها المزايا الشخصية التى تجعلها أما أفضل من أمهات ، أو زوجة أفضل من زوجات ، وتكل إليها أمانة التربية والاعداد للحياة العامة بعد سن الرضاع والحضانة !

فلا امرأة هناك في هذه المدينة الفاضلة ، بل هناك قطيع من إناث الإنسان تجرى المفاضلة بين أفراده كما تجرى بين إناث الأنعام فيما يلفت إليها أعين الذكور ، وهذه هي المعيشة المثالية التي تنزوي فيها « المرأة » كما انزوت في حجاب الحريم ، فهي كفة ميزان في عالم الواقع ، تعادل كفته الأخرى في عالم الخيال

وقد تقدم أن أرسطو كان ينعى على اسبرطة \_ فى كتاب السياسة \_ انها أباحت للمرأة ما لا ينبغى لها من حق المياث ورخصة الحرية ، فانتهت بها سياستها النسائية إلى السقوط

والمشهور بين قراء القصص عن عصر الفروسية أنه عصر المرأة الذهبى ، أو أنه عصر الفرارس صاحب النخوة وهرواه من عقائل القصرور والحصون ولكنها صرورة من صور الأحلام تنتهى مصع المغالاة فيها ميالي سخرية مضحكة ، كتلك السخرية التي أبدع فيها الكاتب الأسباني سرفانتيز ، بما مثله فنا من خيلاء بطله دون كيشوت

وحقيقة ذاك العصر كما وصفسه صاحب كتاب « التاريخ الموجز المنساء » (۱) إنه كان عصر المحصان لا عصر المسرأة ، ومنسه ما اقتبساء فى كتابنا « عبقرية محمد » عن حالة المسرأة فيه وفى العصور التى تلتسه حيث بقلول : « إن عصر الفروسية كان معروفا بما لوحظ فيه من فقدان الشباب على الجملة للاهتمام بالجنس الآخر ، ولعلنا نقل من الدهشة لذلك ، لو اننسا وعينا كلمة الفروسيسة ، وذكرنا انها لم تكن ذات شأن بالمسيدات كما كانت ذات شأن بالخيل ، على خلاف ما يروق للكثيرين أن يذكروه ، فقلتما بلغ الاهتمام بالمراة مبلغ الاهتمام بالحصان فى عصر الفروسية . إلا على اعتبار انها عندوان ضيعة ، وإلى القارى، حادثة من كتاب « أغانى الآداب والتحيات يوم فعبر بها فتيان سروى فها أن ابنة أوسير Auseis بوليت في نافذتها ذات يوم فعبر بها فتيان سرهما جاران وجربرت سرت في نافذتها ذات يوم فعبر بها فتيان سروى عما جاران وجربرت سرت

وقال أحدهما: انظر • انظر • يا جربرت ! وحق العذراء ما أجملها من فتاة • فلم يزد صاحبه على أن قاله : يا لهـذا الجواد من مخلوق جميل ! • • دون أن يلتفت بوجهه • وعاد صاحبه يقول مرة أخرى : ما أحسبني رأيت قط فتاة بهده الملاحة ، ما أجمل هاتين العينين السوداوين ! • ، وانطلق وجربرت يقسول : إن جوادا قط ، لا يماثل هـ ذا الجواد ٠٠ » وهي حادثة صغيرة ولكنها واضحة الدلالة ، إذ قلة الاهتمام تورث الازدراء . والحق أن عصر الغروسية يرينا بعض الشواهد الواضحة على هذا الازدراء ، وإليك مثلا حادثة في الـكتاب المتقدم ، يروى فيها « إن الملكة بلانشفلور ذهبت إلى قرينها الملك بيين Pepin تسأله معمونة أهمل اللورين • فأصفى إليهما الملك ، شم استشاط غضبا ، ولطمها على أنفها بجمع يده ، فسقطت منه أربع قطرات من الدم ، وصاحت تقدول : « شكرا لك . إن أرضاك هددا فأعطني من يدك لطمة أخرى حين تشاء ٠٠ » ولم تسكن هذه حادثة مفردة لأن الكلمات على هـ ذا النحـو كثـيرا ما تتـ كرر ، كأنها صيغة محفوظة وكأنما كانت اللطمة بقبضة اليد جزاء كل امرأة جسرت في عهد الفروسية على أن تواجه زوجها ممشورة • • ومتى كانت المرأة تزف إلى زوجها عفو الساعة ، وكثيرا ما تزف إلى رجل لم تره قبل ذاك ، إما لتسهيل المحالفات الحربية والمدد العسكرى ، أو لتسهيل صفقة من صفقات الضياع ، ومتى كانت بعد زفافها إلى فارس مجنون بالحرب ، معطل الذكاء ، قد يكون في معظم الأحوال من الأميين ، عرضة للضرب كلما واجهت بمخالفة \_ أترى سيدة القصر إذن واجدة لها رحمة أو ملاذا من حياة الشقاء ، أو من صحبة قرين ليس لها بأهل ؟ »

#### \* \* \*

ولقد تقدم الزمن فى الغرب من العصور المظلمة ، إلى عصور الفروسية ، إلى ما بعدها من طلائع العهد الحديث ، ولما تبرح المرأة فى منزلة مسفة ، لا تفضل ما كانت عليه فى الجاهلية العربية ، وقد تفضلها منزلة المرأة فى تلك الجاهلية .

« فقى سلنة ١٧٩٠ بيعت امرأة فى اسلواق إنجلترا بشلنين لأنها ثقلت بتكاليف معيشتها على الكنيسة التي كانت تؤويها • وبقيت المرأة إلى سنة ١٨٨٠ محرومة من حقها الكامل فى ملك العقار وحرية المقاضاة • • وكان

تعلم المسرأة سبة تشمئز منها النساء قبل الرجال ، فلما كانت اليصابات بلا كويل تتعلم فى جامعة جنيف سنة ١٨٤٩ – وهى أول طبيبة فى العالم – كانت النسوة المقيمات معها يقاطعنها ، ويأبين أن يكلمنها ، ويزوين ذيولهن من طريقها احتقارا لها ، كأنهن متحرزات من نجاسة يتكنين مساسها ، ولما اجتهد بعضهم فى إقامة معهد يعلم النساء الطب بمدينة فلادلفيا الأمريكية ، أعلنت الجماعة الطبية بالدينة انها تصادر كل طبيب يقبل التعليم بذلك المعهد وتصادر كل من يستشير أولئك الأطباء ٠٠٠ »

وظلت آداب الفروسية سارية بعد عصر الفارس النبيل إلى عصر الجنتلمان فى أوربا الحديثة ، تقضى فى معاملة المراة بين علية القوم بالمراسم والمجاملات التى لا تتجاوز أشكال التحية إلى الثقة والتقدير ، فيلام « الجنتلمان » على التقصير فى عدد الانحناءات وحركات الحفاوة وكلمات التقريظ ، ولا يفهم أحد من ذلك انه يعظمها ويوليها ثقته وتقديره ، ويخولها أصغر الحقوق التى لا يضن بها على الخدم والاتباع وهو يتصرح من إشارة مسيئة يواجه بها السيدة فى محضل السادة ولا يتصرح من القول المسىء إلى خدمه وأتباعه ، ولكته لا يجعل ذلك مقياسا للفارق بين المرأة وبينهم فى الحقوق والواجبات ولا عنوانا المقيم الإنسانية فى تقديره

فآداب الفروسية ، وخليفتها الجنتلمانية ، لم تكن على أحسنها أيام ازدهارها ، إلا مظهرا من مظاهر السمت ، خالية من كل دلالة على القيم الإنسانية ، مثلها \_ كما أسلفنا \_ مثل التوقيع بصيغة « الخادم المطيع » في ذيل خطاب يعتقل به الحاكم سيده المطاع

ولو كانت تلك التحيات مقصورة بمعناها ، معبرة عن القيم الإنسانية في نظر أصحابها لما استكثر القوم أن تنال المرأة كل حقوق الانتخاب ، وكل حقوق النيابة دفعة واحدة ، ولا احتاج الاعتراف لها بحق منها بعد حق إلى انتظار عشرات السنين ، وموالاة الطلب من أواخر القرن التاسع عشر

إلى ما بعد انتهاء الحرب العالمية الأولى ، فى أسبق البلدان إلى إجابة المطالب النسوية وإعداد المرأة لها بالتعليم ومباشرة الأعمال .

#### \* \* \*

وتعتبر الدساتير الديمقراطية آخر المراحل التي شرعت للمرأة معاملة حديثة قائمة على المبادىء الفكرية ، ولكنها قامت في الواقع على إجراءات الضرورة ، ولم تقم على تقدير عادل للكائن الحي في قيمته الإنسانية ، ووظيفته النوعية التي بنيت عليها معاملة القرآن الكريم ، قبل عصر الديمقراطية وقبل مطالبة النساء والرجال معا بحقوق الانتخاب أو حقوق النيابة ...

فالاقناع القوى الذى تمكنت به المسرأة من استجابة مطالبها فى الدساتير الحديثة إنما هو احتياج الساسة إليها فى المصانع والمعامل عند نشوب الحرب العالمية ، وانصراف العاملين من الرجال إلى ميادين القتال ، وبمثل هذا الاقناع تمكن العمال الرجال ، وتمكن أبناء الأجناس المحرومة ، من تحقيق مطالبهم بعد إنكارها تارة والمراوغة فيها تارة أخرى \*\*

وهــذا وأشباهه بعض ما عنيناه باختلاف القواعد والمبادىء التى تصدر عنها الشريعة القرآنية ، وتصدر عنهــا سائر الشرائع في معاملة المرأة .

تلك شريعة الحق للحق ، وشريعة الحق بمقدار مصلحة المرأة ، ومصلحة الأمة ، ومصلحة الأمة ، ومصلحة الانسانية ، وهسذه شرائع الضرورات والاجراءات التي تزن الأمور بميزانها المتقلب الجزاف ٠

وقد مضت حقوق الاجراءات هذه شوطا آخر بعد شوط الدسانير الديمقراطية ، وهو الشوط الذي ذهب إليه أتباع المادية الاقتصادية ، ودعاة الهدم المسلطة على كل نظام اجتماعي وأوله نظام الأسرة والبيت •

فهؤلاء الماديون الاقتصاديون يجرون على ديدنهم فى توزيع الحقوق ، بمقدار ما فيها من الاستثارة والاغراء بالفوضى والعصيان ، وحقوقهم التى يغدقونها على المرأة لا تشرفها ولا تستحق منها الغبطة والرضوان إن نظرت إلى معناها ، فإنهم لم يهبوا لها المساواة إلا بعد إنكارهم لجميع

المسزايا وهبوطهم بالقيم الإنسانية إلى حضيض لا ترتفع فيه قيمة ، ولا يعلو فيه رأس على رأس ، ولا يأذن بشىء غير المساواة بين أعظم إنسان واتفه مخلوق من ضعفاء العقول والأخلاق ، فالمرأة فى دعوتهم سواء ، لأن كل شىء سواء ، ولأنه لا يوجد فى الخلق غير هذا السواء ،

فمساواتهم قائمة على التجريد من المنزايا ، لا على الاعتراف والتسليم بالمزايا المحرومة ، وقوامها السلب والهدم ، ولا قدوام لها على الاعطاء والبناء ٠٠

ودستور هـذه الفلسفة المادية الاقتصادية ، أن الأحياء جميعا سواء فى الصفات ، وأن الفـوارق إنما تعرض لهم من البيئة والظروف ، وعندهم أن البيئة والظروف فى العالم الإنساني هما كلمتان مرادفتان لعوامل الإنتاج .

وكل هذا من اللجاجة الخاوية التى لا تقسول شيئا نافعا لأنها لا تقسول ، ولا تعسرف ، ما هي جميع العوامل الظاهرة والخفية التي تؤدى إلى تعدد الفوارق بين الأحياء •

قهذه الغوارق محسوبة مدركة فى كل مكان وفى كل شىء ، وفى الأرض ، حيث يعيش الانسان ويعيش معه سائر الأحياء ، أو فى السماء حيث تجول الأجرام السماوية فى كل مجال ٠

وننظر إلى السماوات الفساح ، فلا نرى فيها نجمين اثنسين يتشابهان فى الحجم ، والسرعة ، وقسوة الاضاءة ، وشحنة الجو ، وفعل الجاذبية ، وقدم النشأة والدوران •

وعلى الشجرة الواحدة التى تسقى بماء واحد ، وتتلقى النور من جدو واحد ، تنظر إلى فرع من فروع الغصن الكثيرة فلا ترى عليه ورقتين اثنتين تتشابهان فى صبغة اللون ، أو فى رسم الشكل ، أو فى خطوط النقش ، أو فى عدد الزوايا حول حوافيها ، أو فى صفة واحدة من الصفات التى تدرك بالحواس ، فضلا عن الصفات التى لا تدرك بغير المجاهر ومواد التحليل .

فمهما يكن من معنى البيئة والظروف عند الماديين الاقتصاديين فهرو شيء لا يحصر ، ولا يمنع الفروارق بين الأشباء ، وكل ما يمنع هده الفوارق

فهـو شلل فى صميم التكوين ، يتغلغل إلى أعمق الأعمـاق فى ورقة الشجرة ، وقطعة الخشب ، ودع ضمير الإنسان وعقل الإنسان

ولسكن القول بمنع هده الفوارق لازم للدعوة التى تهدم كل قمة ، وتسوى القمم بالحضيض ، وعندئذ تنعم المرأة عندهم بالمساواة ، لأنه ما من شىء فى الدنيا أقل من هذه المساواة ، لا لأن المساواة تحلها فى مكان ترتفع إليه

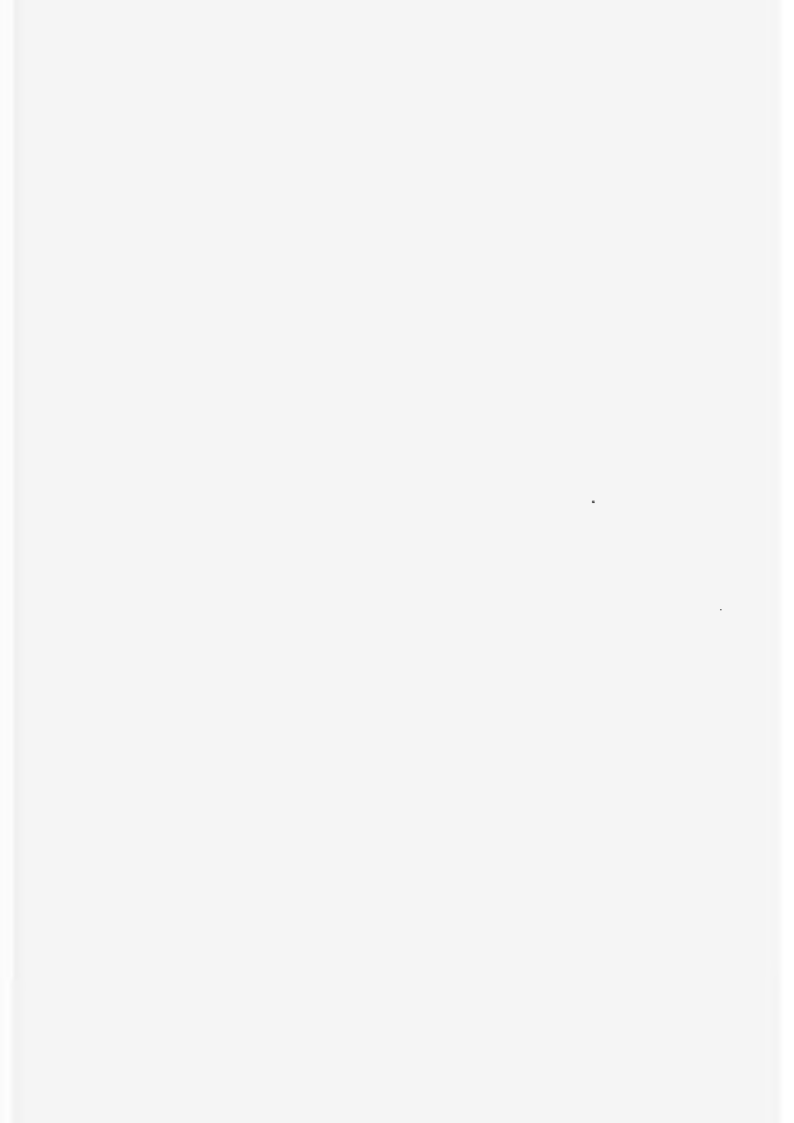
وكلها دعوات عند أصحابها لا حقيقة لها إلا أنها ذريعة من ذرائع التحريض والتهييج ، تعطى المضدوعين بها من الرخى بمقدار ما تعفزهم إلى السخط والنقمة ، وفى سبيلها ينهدم — فيما انهدم من القيم الانسانية — أشرف مكان تلوذ به المرأة النافعة ، وهدو مكانها فى الأسرة : وذنب الأسرة عند أعداء المزايا الانسانية أنها نظام ينقل ميراث المزايا وآداب العرف والعقيدة ، كما ينقل ميراث الأرزاق ، ولا بد أن تكون نفاية ضائعة حقا تلك المرأة التى تقصر بها آمالها الأنثوية دون التطلع إلى منزلة ربة الدار وأم البنين ، فلا يرفعها فى نظر نفسها إلا أن تكون واحدة من قطيع الاناث !

#### \* \* \*

وتتلاقى مبادى، المعاملة التى تنالها المسرأة من الحضارة الغربية ، مند عهد الثقافة اليونانية إلى عهد الدساتير الديمقراطية ، فليس هناك كبير تفاضل بين الاهمال المشاع في حسريم أثينا وجمهورية الملاطون ، وبين مساواة المادية الاقتصادية ، التى نيس دونها شى، ، لأنها تنزل بالمساواة من القمة إلى الحضيض !

والعيب المشترك بين هذه المعاملات أنها ترجع إلى اعتبارات منفصلة عن تقدير المرأة على حسب حقيقتها الفطرية بمعزل عن مظالم المجتمع وإجراءات الحكم ، ومناورات السياسة

وستنقضى جميعا بانقضاء هذه الاعتبارات الموقوتة ، فلا بقاء بعدها لمعاملة دائمة غير المعاملة المستقرة على أساس الفطرة ومصلحة النوع كله : وهي المعاملة بالحسني والمعروف على سنگة المساواة بين الحقوق والواجبات ٠٠



# الفصل الثالث عشر

## مشكلات البيت

الأسرة وحدة اجتماعية تحتاج كغيرها من الوحدات إلى نظامها الخاص الذى تعول عليه فى جمع شملها ، وإصلاح شأنها ، وحل المسكلات والخلافات التى تعرض لأعضائها

ولسكنها أحسوج من سسائر الوحسدات إلى الدقة والحكمة فى نظامها الخاص بها ، لأنه نظام يناسبها دون غيرها ، ولا يتسكرر على مثالها فى وحسدة من وحسدات المجتمع ، أو فئسة من فئاته

فالشركة التجارية \_ مشلا \_ وحدة اجتماعية ، لها نظامها الخاص بها ، وقد تكون لها أنظمتها المختلفة على حسب تأليفها ، ولا بد لها ولنظائرها جميعا من روح المودة ، وصدق المعونة ، لحسن الانتظام وتحقيق المملحة المتبادلة • •

إلا أنها قد تعول فى أهم أعمالها على أرقام الحساب ، وشروط الاتفاق لتسيير تلك الأعمال وتيسيرها

أما الأسرة فلا ينفعها أن تعول في علاقاتها على الشروط التي يفصل فيها وازع القضاء ، أو وازع الشرطة ، ولا مساك لها إن لم تتماسك بينها بنظام يغنيها عن تحكيم القانون ، أو تحكيم الشرطة ، في كل خلاف يطرأ على علاقاتها ...

غإن الخلاف والوفاق فى الأسرة يدوران على دخائل النفوس ، ولفتات الشعور ، ولمحات البشاشة والعبوس ، وقد يبدأ الخلاف وينتهى فى لحظة ، وقد ينشأ فى كل ساعة تتبدل فيها أذواق الطعام والكساء ، ودواعى الزيارة والاستقبال بين الأهل والصحاب ، ولا يوجد بين الناس نظام عام ينجأ إليه المختلفون على أمضال هذه الأمور ، كلما طرآت فى لحظة من لحظاتها ، وهى مما يطرأ فى جميع الأوقات

كذلك لا تترك هـذه الخلافات بغـير ضابط يتداركها ، وينفـع أبنـاه الأسرة عنـد احتياجهم إلى الانتفاع به فى حينـه

فلا غنى لهده الوحدة عن نظامها ، وأول المقتضيات العامة فى نظام كل وحدة أن يكون لها رئيسها المسئول عنها

ورئيس الأسرة المسئول عنها هو الزوج: عائل البيت وأبو الأبناء ، ومالك زمام الأمر والنهى فيسه

إذا جاء الخلل من حدا الرئيس ، فنتيجة حدا الخلل كنتيجة كل خلل يرول يصيب الوحدة من رئيسها ، يزول الرئيس ، وتزول الوحدة ، ولكن لا يزول النظام ، ولا تزول الحاجة إليه ، فان نظام الدولة لا يزول لخلل رؤسائها ، ونظام المحاكم لا يزول لخلل قضاتها ، ونظام الشركات لا يزول لعجز مدير لها ، أو لخيانته واختلاسه

نظام الأسرة باق ، وهاجت إلى الولى الذى يتولاه باقية ، وللذين هم فى ولاية هذا الرئيس أن يهاسبوه إذن بحساب الشريعة العامة ، حيثما يجدى هذا الحساب

ولا جدال حول نظام الأسرة في حق الأب على أبنائه الصغار إذا خالفوه ، واستوجبوا عقابه ، فليس يقدح في هذا الحق من وجهته العامة أن الآباء الصالحين قليلون ، وأنه ليس كل جزاء يوقعه الأب بأبنائه عدلا وصلاحا ، وإنما مناط حقه على علاته أن إلغاءه أخطر من الخلل في تنفيذه ، وأنه لا يوجد في العالم آباء مثاليون ولا أبناء مثاليون

وهدا هو بعينه مناط الحق فى أمر الزوج والزوجة حدول نظام الأسرة و فليس فى العالم زوج مثالى ولا زوجة مثالية ، وليس تصرف الزوج بصواب فى كل حال ، ولا اعتراض الزوجة عليه بصواب فى كل حال ، ولا اعتراض الزوجة عليه بصواب فى كل حال أن يكون للوحدة الاجتماعية نظام ، وأن يكون للنظام رئيس يتولاه ، فى كل حال أن يكون للوحدة الاجتماعية نظام ، وأن يكون للنظام رئيس يتولاه ، وإنها لخطة واحدة من ثلاث : أن يكون كل خالف بين الزوجين سببا لانطلاق المرأة من بيتها ، أو أن يحضر القاضى أو الشرطة كل خلاف ويفصلوا فيه بالجزاء ، أو أن يعهد إلى عائل البيت بتدارك الخلاف بوسائله بدين

أحضان البيت ، وهـو المسئول عما يجنيه وعما يؤدى إليه ، إذا بلغ الكتاب أجله وتعـذر الوفاق

وأسلم الخطط الثلاث ، وأقسربها إلى المعقسول والواقسع ، هي خطسة القسرآن الكريم ٠٠

وتجمعها كلها هاتان الآيتان من سورة النساء:

« والتلاتى تضافون نشوزهن فعظوهن واهجروهن فى المساجع واضربوهن فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا ، إن الله كان عليا كبيرا ، وإن خفتم شهقاق بينهما فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها إن يريدا إصلاحا يوفق الله بينهما إن الله كان عليما خبيرا » «الآية ٣٤، ٣٥»

فالنصيحة الحسسنة أول ما يعالج ب الرجل خلافه مع زوجته ، فإن لم تفجح ، فالقطيعة في المنزل دون الانقطاع عنه ، فإن لم تنجح فالعقوبة البدنية بغير إيذاء ، فإن خيف الشقاق فالتحكيم بين الأقربين من الطرفين

ومن الضمان للزوجة فى جميع هذه الخلافات انها تملك أن تدفع عنها النشوز من زوجها إذا خشيت إعراضه: « وإن امرأة خافت من معلها نشوزا أو إعراضا فلل جناح عليهما أن يصلحا بينهما صلحا ، والصلح خير » • • • النساء ١٢٨)

وسبيل الصلح كسبيل الصلح الذى يلجأ إليه الزوج ، وهو التحكيم ٠٠ ويخطى، بعض المفسرين فيحسب أن العقوبة بالقطيعة والهجر فى المضاجع ، تروع المرأة بما ينالها من الايلام الحسى ، وفوات المتعة الجسدية ، إذ كانت حكمة القرآن الكريم أبلغ من ذلك ، وأنفع فى هذه الخصومة الزوجية ، وإنما تردع هذه العقوبة المرأة لأنها تذكرها بالمقدرة التى توجب للرجل الطاعة فى أعماق وجدانها ، وهى مقدرة العزم والارادة والغلبة على الدوافع الحسية ، وبهذه المقدرة يستحق الرجل من المرأة أن يطاع ، فلا تشعر بالغضاضة من تسليمها له بهذه الطاعة

قال الأستاذ رشيد رضا رحمه الله فى كتابه « نداء للجنس اللطيف » : « أما الهجر فهو ضرب من ضروب التأديب لمن تحب زوجها ، ويشق عليها هجره إياها ، ولا يتحقق هذا بهجر المضجع نفسه ، وهو الفراش ، ولا بهجر الحجرة التى يكون فيها الاضطحاع ، وإنما يتحقق بهجر فى الفراش نفسه ، وتعهد هجر الغراش أو الحجرة زيادة فى العقوبة لم يأذن بها الله تعالى ، وربها يكون سببا لزيادة الجفوة ، وفى الهجر فى المضجع نفسه معنى لا يتحقق بهجر المضجع والبيت الذى هو فيه ، لأن الاجتماع فى المضجع هو الذى يهيج شعور الزوجية ، فتسكن نفس كل من الزوجين إلى الآخر ، ويزول اضطرابها الذى أثارته الحوادث قبل ذلك ، فإذا هجر المرأة وأعرض عنها فى هذه الحالة رجا أن يدعوها ذلك الشعور والسكون النفسى إلى سؤاله عن السبب ، ويعبط بها من نشر المخالفة إلى صفصف الموافقة .. » .

والذي نراه \_ وذكرناه في كتابنا عن عبقرية محمد \_ أن الأستاذ رحمه الله قد أخطأه المراد الدقيق في هذه العقوبة النفسية ، وأن الحكمة فى إيثارها أعمق جدا من ظاهر الأمر كما رآه الأستاذ • فأبلغ العقوبات ولا ريب هي العقوبة التي تمس الانسان في غروره ، وتشككه في صميم كيانه : فى المزية التي يعتر بها ويحسبها مناط وجوده وتكوينه • والمرأة تعلم أنها ضعيفة إلى جانب الرجل ، ولكنها لا تأسى لذلك ما علمت أنها فاتنة له ، وانها غالبت بفتنتها ، وقادرة على تعويض ضعفها ، بما تبعث فيه من شوق إليها ورغبة فيها • فليكن له ما شاء من قوة فلها ما تشاء من سحر وفتنـة ، وعزاؤها الأكبر عن ضعفها أن فتنتها لا تقاوم ، وحسبها أنها لا تقاوم بديلا من القوة والضلاعة في الأجساد والعقول • فاذا قاربت الرجل مضاجعة له ، وهي في أشد حالاتها إغراء بالفتنة ثم لم يبالها ، ولم يؤخذ بسحرها ، فما الذي يقع في وقرها ، وهي تهجس بما تهجس به في صدرها ؟ أغوات سرور ؟ أحنين إلى السؤال والمعابثة ؟ كلا • • بل يقع في وقرها أن تشك فى حميم أنوثتها ، وأن ترى الرجل فى أقدر حالاته جديرا بهيبتها وإذعانها ، وأن تشعر بالضعف ثم لا تتعزى بالفتنة ولا بعلبة الرغبة • فهو مالك أمره إلى جانبها ، وهي إلى جانب لا تملك شيئًا إلا أن تتقرب إلى التسليم ، وتفسر من هوان سحرها في نظرها قبل غرارها من هوان سحرها في نظر مضاجعها • فهــذا تأديب نفس وليس بتأديب جسد • بل هــذا هو الصراع الذي تتجسرد فيه الأنثى من كل سلاح • لأنها جربت أمضى سلاح في يديها ، فارتدت

بعده إلى الهزيمة التى لا تكابر نفسها فيها ٥٠ فانما تكابر ضعفها حين تلوذ بفنتتها ، فاذا لاذت بها فخذلتها ، فان يبقى لها ما تلوذ به بعد ذاك وهنا حكمة العقوبة البالغة التى لا تقاس بفوات متعة ، ولا باغتنام فرصة ، للحديث والمعابثة ٥٠ إنما العقوبة إبطال العصيان ، ولن يبطل العصيان بشىء كما يبطل باحساس العامى غاية ضعفه ، وغاية قوة من يعصيه ، والهجسر في المضاجع هو بمثابة الرجوع إلى هذا الاحساس ٥٠ »

ولا اعتراض لأحد من المتقدمين أو المتأخرين على عقوبة من هدف العقوبات جميعا ، فيما خلا العقوبة البدنية ، وهو عنما يبدو لأيسر نظرة \_ اعتراض متعجل فى غير فهم وعلى غير جدوى ، وليس هذا الاعتراض بالجائز إلا على وجه واحد • • وهو أن العالم لا تخلق فيه امرأة تستحق التأديب البدنى ، أو يصلحها هذا التأديب • وانه لسخف يجوز أن يتحذلق به من شاء على حساب نفسه ، إظهار الدعوى النخوة والفروسية فى غير موضعها • وليس بالجائز أن يتحذلق به على حساب الشريعة أو الطبيعة ، ولا على حساب كيان الأسرة وكيان الحياة الاجتماعية • •

#### \* \* \*

إن المقام مقام عتوبة بل مقام العقوبة بعد بطلان النصيحة وبطلان القطيعة ولم يخل العالم الانساني رجالا ونساء ممن يعاقبون بما يعاقب به المذنبون ، فما دام في هذا العالم امراة من الف امراة تصلحها العقوبة البدنية ، فالشريعة التي يفوتها أن تذكرها ناقصة ، والشريعة التي تؤثر عليها هدم الأسرة مقصرة ضارة ، واللغط بهذه الحذاقة نفاق رخيص ، والتماس للسمعة الباطلة بأخبث أثمانها وقد أجازت الشرائع عقوبة الأبدان للجنود ، ولها مندوحة عنها بقطع الوظيفة ، وتأخير الترقية والصرمان من الأجازات والحريات ، فاذا امتنع العقاب بغيرها لبعض النساء ، فلا غضاضة على النساء جميعا في إباحتها وما يقول عاقل إن عقوبة الجناة تغض من الأبرياء ، وإلا لوجب إسقاط جميع العقوبات من جميع القوانين وو

وسنرى فيما يلى من بيان القيود التى أحيطت بها هذه العقوبة انها فى حكم الاسلام جد كريهة ، وما أبيحت إلا لاتقاء ما هو أكره منها ، وهو الطلاق ٠٠



## الفصل الرابع عشر

# القـــرآن والزمـــن

بقى القرآن الكريم فى العالم الاسسلامى نحو الف وأربعمائة سنة قوة عاملة يعتصم بها فى إقباله وإدباره ، وفى عزته وانكساره ، بل كان هو القوة العاملة التى نفعت حين فارقت جميع القوى التى تنتفع بها الأمم ، فكان له قوة تعينه على التقدم والنماء كما كان له قوة تعينه على الثبات والمقساومة وابتلى المسلمون فى أيام ضعفهم بسطوة الطامعين فيهم ، وعداوة القادرين عليهم ، فلا تعرف دولة من الدول الطاغية المتغلبة لم تفتح بلدا من بلدان المسلمين ، أو تدخله بالحيسة والمكيدة ، ولا تعرف لهدده البسلاد المغلوبة قوة تعوذ بها ، وتأبى عليها أن تسلم بالهزيمة ، وتنهضم فى جوف الدول المحيطة بها ، غير إيمانها بهذا الكتاب : إن الايمان بالقرآن وقبول الخضوع لغير رب العالمين ، نقيضان لا يجتمعان فى قلب إنسان وهبول

ونحن اليوم ننظر إلى الدول الغالبة ، فلا نرى لأبنائها حيرة أشد من حيرتهم فى البحث عن الايمان الموجه والعقيدة الراجية : كلهم يريدون أن يستقروا على أمل فى الحياة ، وعلى فكرة واثقة بالعمل الصالح ، والرجاء الموفق ، والسعى المطمئن إلى هداه ، وإلى المصير وإن كان لا يراه .

وعندنا نحن هذا الايمان الموجه وهدفه العقيدة الراجية : عندنا الايمان متأصلا ، والعقيدة ناجية من تجارب الزمن ، مختبرة بالمحن والشدائد ، صالحة لكل أمس ، كان في يوم من الأيام غدا مجهولا ، قبل أن يماط عند حجاب الغيب ، صالحة لكل غد نستقبله ونجهله اليوم ، ولكتنا لا نجهل أن الايمان فيه قوة وأن ديننا يمنحنا تلك القوة ، وأننا على سنة القصد حلى الأقل حين نفيد مما في أيدينا ولا ننبذه جزافا لنبحث عن سواه ، وقد جرب غيرنا سواه حيث اضطرته فاقه العقيدة إلى التجربة المجهولة ، فاذا هو في طريق العقيدة على غير اعتقاد ، وإذا هو يشد الرحال أبيحث عن الزاد ، ولا رحلة بغير زاد .

لقد كان هذا الدين حافظا لنا فى أمسنا ، فما لنا لا تحفظه فى يومنا وغدنا ولا شطط ولا مشقة ؟ وماذا ينكر اليوم أو الغد منه ، وهو يسير معه حيث سار ٠٠ ويمده من قوة ويسدده من عشار ؟

إنه دين رب العالمين ٠٠

إنه دين إنسان العالمين ! دين الانسان الذي يستقبل ربسه حيث يكون ، وحينما يكون ، فأين ولئى فثم وجه الله ، وثم وحينما يكون ، فأين ولئى فثم وجه الله ، وثم رب العالمين ، رب كل أرض وكل سماء وكل منزل وكل حين

إن « إنسان العالمين » يعيش اليوم كما عاش بالأمس ، بل يعيش في يومه الحاضر أكثر مما عاش في أمس الدابر ، لأن الأمس قد كان أمس هدا العالم ، وذلك العالم حيث لا يلتقى عالم وعالم ، وأما « العالمون » فانها لن صنع التاريخ الذي لم تنقض عليه سنون

#### \* \* \*

وقد آمن دين القرآن بالإنسان الحى فى كل زمن ، وأعطاه حقبه مقترنا بحق الحياة ، غير موقوف على دساتير السلطان والمال ، ولا على أصوات الانتخاب وندوات النواب : إنسان مسئول يملك حقبه وواجبه بشفاعة واحدة هى شفاعة الحياة ، لم يسبق دينسه فيودعه ويعرض عنبه ، بل سبقه دينسه عهودا طوالا ويسبقه بعد اليوم أطول مما سبقه من عهود

ولا ضير على الدين أن يثبت ويستقر

بل على الدين الصالح أن يثبت ويستقر

وإنما الضير أن يفهمه زمن ولا يفهمه زمن ، وأن يكون فيه حائل بينه وبين ضمير الانسان فى زمن من الأزمان ، وتنزه دين القرآن عن هذا الجمود ، فانه لعلم المغاية مما يطلب لدين ينتظم الملايين من العارفين والجاهلين مئالسنين ، ويخلص بينهم إلى ضمير المؤمن بالله فى كل عصر ، وليس عليه من حسيب غير هداية الضمير

وفى الصفحات التالية مثل لفهم آيات الكتاب على مدى آلف وثلثمائة سنة توالى غيها المفسرون ليفهموا آيات الحساب والعقاب بين الزوجين ، وبدأ من أساليبهم الفظا ومعنى النهم تغيروا مع الزمن شعورا وفهما ، ولم يمنعهم

كتابهم أن يتغيروا ، ولا هو بمانع أحدا يتلوهم أن يتغير جهده من التغير ، كيفما كان تغير الفهم والشعور في هذه الأمور

وعلى هــذا المثال نحتفظ بالقرآن ، ونحتفظ بالزمن ، ونعبر مئات السنين في بضع صفحات ولا يزال في الأمد متسع لأخرى من مئات السنين ٠٠

ونختار للمقابلة بين التفاسير آخر الآيات التى استشهدنا بها لشريعة القرآن فى معاملة المراة ، وهى آيات النشوز فى سورة النساء ، نبدؤها بابن عباس ونختمها بالأئمة من أبناء القرن الشائث عشر ، ولم يخالفهم من ظهر بعدهم من المفسرين إلى هده الأيام

#### \* \* \*

« • • • فالصالحات قانتات حافظات للغيب بما حفظ الله واللاتى تخافون نشوز هن فعظوهن واهجروهن فى المضاجع واضربوهن ، فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا • إن الله كان عليا كبيرا ، وإن خفتم شقاق بينهما فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها إن يريدا إصلاحا يوفق الله بينهما إن الله كان عليما خبيرا • • » «النساء ٣٤، ٣٥»

قال ابن عباس : (١)

« (فعظوهن ) بالعملم والقرآن ( اهجروهن فى المضاجع ) حولوا عنهن و جوهكم فى الفراش ( واضربوهن ) ضربا غير مبرح ولا شمائن ( فإن أطعنكم ) فى المضاجع ( فلا تبغوا ) فلا تطلبوا ( عليهن سبيلا ) فى العسب ( إن الله كان عليما ) أعلى من كل شىء ( كبيرا ) أكبر من كل شىء ، يكلفكم ذلك فملا تكلفوا من النساء ما لا طاقة لهن به من المعبة »

وجاء في تفسير الطبري (٢) المتوفى سنة ٣١٠ ه :

« واهجروهن " في المضاجع » حدثنا المثنى بعد إسناد • • قال :

لا يهجرها إلا في المبيت في المضجع ، ليس له أن يهجر في كلام ولا شيء إلا في الفراش ٥٠ فلا يكلفها أن تحبه ، فإن قلبها ليس في يديها ، ولا معنى

<sup>(</sup>۱) تنویر المقیاس من تفسیر ابن عباس لأبی طاهر محمد بن یعقبوب الفیروزبادی ۰

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل اى القرآن ، تأليف أبى جعفر محمد بن جسرير الطبرى .

للهجر فى كلام العرب ، إلا على أحد ثلاثة أوجه ، أحدها هجر الرجل كلام الرجل وحديث ، وذلك رفضه وتركه ، يقال منه : هجر فلان أهله يهجرها هجرا وهجرانا • والآخر الاكثار من الكلام بترديد ، كهيئة كلام الهازى ، يقال منه : هجر فلان فى كلامه يهجر هجرا ، إذا هذى ، ومدد الكلمة ، وما زالت تلك هجيراه وأهجيراه ، والثالث هجر البعير • إذا ربطه صاحبه بالهجار ، وهو حبل يربط فى حقويها ورسفها

قال حيان : حدثنا ابن المبارك • قال : أخبرنا يحيى بن بشر سمع عكرمة يقول فى قوله : « واضربوهن » ضربا غير مبرح قال : قال رسول الله ملى الله عليه عليه وسلم : « واضربوهن إذا عصينكم فى المعروف ، ضربا غير مبرح »

« فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن " سبيلا » بقول : « فإن أطاعتك فلا تبغ عليها العملل »

وجاء فى تفسير الزمخشرى (١) المتوفى سنة ٣٥٨ ه « نشوزها أو نشوصها أن تعصى زوجها ولا تطمئن إليه وأصله الانزعاج ( فى المضاجع ) فى المراقد أى لا تداخلوهن تحت اللحف ، وهو كناية عن الجماع وقيل هو أن يوليها ظهره فى المضجع وقيل فى المضاجع فى بيوتهن التى يبتن فيها أى لا تبايتوهن ، وقرى، فى المضجع والمضطجع وذلك لتعرف أحوالهن وتحقق أمرهن فى النشوز أمر بوعظهن أولا ثم هجرانهن ثم بالضرب إن لم ينجع فيهن الوعظ والهجسران وقيل معناه اكرهوهن على الجماع واربطوهن من هجر البعير إذا شده بالهجار وهذا من تفسير الثقلاء وقالوا يجب أن يكون ضربا غير مبرح لا يجرحها ولا يكسر لها عظما ويتجنب الوجه ، وعن النبى صلى الله عليه وسلم ولا يكسر لها عظما ويتجنب الوجه ، وعن النبى صلى الله عليه وسلم «علق صوتك حيث يراه أهلك » وعن أسماء بنت أبى بكر الصديق رضى الله عنه احدانا عنه يعود المشجب يكسره عليها

ويروى عن الزبير أبيات منها :

<sup>(</sup>١) تفسير ابي القاسم بن عمر بن محمدين بن عمر الخوارزمي الزمخشري٠

### « ولولا بنوها حولها لخبطتها »

( فسلا تبغوا عليهن " سسبيلا ) فأزيلوا عنهن " المتعرض بالأذى والتوبيخ والتجنى وتوبوا عليهن " واجعلوا ما كان منهن " كأن لم يكن بعد رجوعهن إلى الطاعة والانقياد وترك النشوز

### وجاء في تفسير القرطبي (١) المتوفى سنة ٩٧١ هـ :

« السابعة قوله تعالى: (واهجروهن في المضاجع) وقرأ ابن مسعود والنخعى وغيرهما « في المضجع » على الإفراد ، كأنه جنس يؤدى على الجميع • والهجر في المضاجع هو أن يضاجعها ويوليها ظهره ولا يجامعها ، عن ابن عباس وغيره • وقال مجاهد : جنبوا مضاجعتهن فيتقدر على هذا الكلام حذف ، ويعضده « اهجروهن » من الهجران وهو البعد ، يقال : هجره أي تباعد ونأى عنه • ولا يمكن بعدها أن يترك مضاجعتها • وقال معناه ابراهيم النخعى والشعبي وقتادة والحسن البصرى ، رواه ابن وهب وابن القاسم عن مالك ، والمتاره ابن العربي وقال : حملوا الأمر على الأكثر الموفى ويكون هذا القول كما تقول : اهجره في الله • وهذا أصل مالك • •

قلت هـذا قول حسن فإن الزوج إذا أعرض عن فراشها فإن كانت محبة للزوج فذلك يشق عليها فترجع للصلاح ، وإن كانت مبغضة فيظهر النشوز منها ، فيتبين أن النشوز من قبلها ، وقيل : « اهجروهن » من الهجر وهو القبيح من السكلام ، أى غلظوا عليهن فى القلول وضاجعوهن للجماع وغيره ، قال معناه سفيان ، وروى عن ابن عباس ، وقيل : أى شدوهن وثاقا فى بيوتهن ، من قولهم : هجر البعير أى ربطه بالهجار ، وهو حبل يشد به البعير وهو اختيار الطبرى وقدد فى سائر الأقلول ، وفى كلمه فى هذا المؤسس نظر ، وقد درد عليه القاضى أبو بكر بن العربى من أهكامه فى هذا المؤسس نظر ، و وقد درد عليه القاضى أبو بكر بن العربى من أهكامه فى هذا التأويل حديث غريب رواه ابن وهب عن مالك أن أسماء بنت أبى بكر الصديق التربير بن العوام وكانت تضرج حدى عدوت فى ذلك ، قال : وعتب أن ذلك ، قال : وعتب

<sup>(</sup>١) الجامع الحكام القرآن البي عبد الله محمد بن احمد الانصاري القرطبي٠

عليها وعلى ضرتها ، فعقد شعر واحدة بالأخرى ثم ضربهما ضربا شديدا ، وكانت الفرة أحسن اتقاء ، وكانت أسماء لا تتقى ، وكان الضرب لها أكثر ، فشكت إلى أبيها أبى بكر رضى الله عنه فقال لها : أى بنيئة اصبرى ، فإن الزبير رجل صالح ، ولعله أن يكون زوجك فى الجنة ولقد بلغنى أن الرجل إذا ابتكر بامرأة تزوجها فى الجنة ، فرأى الربط والعقد مع احتمال اللفظ مع فعمل الزبير على هذا التفسير ، وهذا الهجر غايته عند العلماء شهر ، كما فعل النبي عليه حين أسر أمرا إلى حفصة فأفشنه الى عائشة ، وتظاهرتا إليه ولا يبلغ به الأربعة أشهر التى ضرب الله أجلا عذرا للمولى

 الثامنة : (واضربوهن) أمر الله أن يبسدأ النساء بالموعظة أولا شم بالهجران ، فإن لم ينجعا فالضرب ، فإنه هـ والذي يصلحها له ويحملها على توفيــة حقــه • والضرب في هــذه الآية هو ضرب بالأدب غــير المبرح ، وهـ و الذي لا يسكسر لها عظما ولا يشسين جارحة كاللكرة ونحوها ، فإن المقصود منه الصلاح لا غير . فلا جرم إذا أدى إلى المهلاك وجب الضمأن ، وكــذلك القـــول في ضرب المــؤدب غــلامه لتعليم القــرآن والأدب . وفي صحيح مسلم : « اتقدوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمانة الله واستطلتم فروجهن بكلمة الله ولكم عليهن ألا يوطئن فرشكم أحدا تسكر هونه • فإن فعلن فاضربوهن ضربا غلير مبرح » المسديث أخرجه من حديث جابر الطويل في الحج • أي لا يدخلن منازلكم أحدا ممن تكرهونه من الأقارب والنساء والإجانب وعلى هذا يجعل ما رواه الترمذي وصححه عن عمرو بن الأحوص انه شهد حجة الوداع مع رسول الله عليه وسلم فحمد الله وأثنى عليه وذكر ووعظ فقال : « ألا واستوصوا بالنساء خـيراً غانهن عـوان عندكم لا تملكون منهن شيئا غـير ذلك إلا أن يأتين مِفاحشة مبينة ، فإن فعلن فاهجروهن في المصاجع واضربوهن ضربا غمير مبرح فإن أطعنكم فلا تبغروا عليهن سبيلا . ألا إن لكد على نسائكم حقا ، ولنسائكم عليكم حقا ، فأما حقكم على نسائكم فلا يوطئن فرشكم أحدا تكرهون ، ولا يأذن في بيوتكم من تكرهون ، ألا وحقهن عليكم أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن » • قال: حديث حسن صحيح فقسوله: « بفاحشت مبينة يريد لا يدخلن من يسكرهه الزواجهن ، وليس المراد بذلك الزنا ، فإن ذلك محرم ويلزم عليه الحد ، فقسال عليه السلام: « اضربوا النساء إذا عصينكم في معسروف ضربا غسير مبرح » قال عطاء: قلت لابن عبساس ما الضرب غسير المبرح ، قال : بالسواك ونحسوه ، وروى أن عمر رضى الله عنه ضرب امرأته فعزل في ذلك فقال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « لا يسأل الرجل فيم ضرب أهله »

التاسعة: قــوله تعــالى: « فإن أطعنــكم » أى تركن النشوز ( فلا تبغوا عليهنا سيبلا ) أى لا تبغوا عليهن بقــول أو فعــل • وهــذا نهى عن ظلمهن بعــد تقــرير الفضــل عليهن ، والتمــكن من ذلهن • وقيــل : المعنى لا تكلفوهن الحب لكم فإنه ليس بالهين

وجاء في تفسير النسفى (١) المتوفى سنة ٧١٠ ه :

« ( واهجروهن فى المضاجع ) فى المسراقد أى لا تدخلوهن تحت اللحف وهمو كتابة عن الجماع أو همو أن يوليها ظهره فى المضجع لأنه لا يقل عن المضاجع ٠٠٠

( واضربوهن ضربا ) غير مبرح ، أو بوعظهن أولا شم بهجرانهن فى المضاجع شم بالضرب إذا لم ينجع فيهن السوعظ والهجران ، ( فإن أطعنكم ) بترك النشوز ( فلا تبعوا عليهن سبيلا ) فأزيلوا عنهن التعرض بالأذى ، ، وهو من بغيت الأمر أى طلبت أى إن علت أيديكم عليهن فاعلموا أن قدرته عليكم أعظم من قدرتكم عليهن فاجتنبوا ظلمهن ، و ( إن الله كان عليها كبيرا ) وإنكم تعصونه على علو شانه وكبرياء سلطانه شم نتوبون فيتوب عليكم ، فأنتم أحق بالعفو عمن يجنى عليكم ، فأنتم أحق بالعفو عمن يجنى عليكم إذا رجع ، ،

وجاء في تفسير ابن كثير (٣) المتوفي سنة ٧٤٤ هـ :

<sup>(</sup>۱) تفسير عبد الله بن أحمد بن محمدود النسفى د مدارك التنزيل وحقائق التأويل ، ٠

<sup>(</sup>٢) تفسير الامام عماد الدين أبي الغداء اسماعيل بن كثيرالقرشي الدمشقي ٠

« و اهجروهن فى المضاجع ) وقال على بن أبى طلحة أيضا عن ابن عباس يعظها فإن هي قبلت وإلا هجـرها في المضجـع ولا يكلمهـا من غـير أن يود نكاحها وذلك عليها شديد • وقال مجاهد والشعبى وإبراهيم ومحمد بن كعب ومقسم وقتادة ٠٠ الهجر هو ألا يضاجعها وقال أبو داود حدثنا موسى ابن اسماعيا حدثنا حماد بن مسلمة عن على بن زيد عن أبى مرة الرقاشي عن عميه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ( فإن خفتم نشوزهن فاهجروهن في المضاجع ) قال حماد يعنى النكاح . وفي السنن والمسند عن معاوية بن حيدقة القشيرى إنه قال : « يارسول الله ما حسق امرأة أحدنا عليمه » قال : « أن تطعمها إذا طعمت وتكسوها إذا اكتسبت ولا تضرب الوجه ولا تهجر إلا في البيت » وقوله واضربوهن إذا لم يرتدعن بالموعظة ولا بالهجــران فلــكم أن تضربوهن ضربا غــير مبرح كمــا ثبت في صحيــح مسلم عن جابر عن النبي صلى اللسه عليسه وسلم أنه قال في حجبة الوداع : « واتقوا الله في النساء فإنهن عندكم عوان ولكم عليهن ألا يوطئن غرشكم أحدا تكرهونه فإن غعلن فاضربوهن ضربا غدير مبرح ولهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف » وكذا قال ابن عباس وغير واحد ضربا غير مبرح قال الحسن البصرى يعنى غير مؤثر • قال الفقهاء هـ و ألا يكسر فيها عضوا ولا يؤثر شيئًا • وقال على بن أبى طلحة عن ابن عباس يهجرها في المضجم فإن أقبات وإلا فقد أذن الله أن تضربها ضربا غير مبرح ولا تكسر لها عظما فإن أقبلت وإلا فقد أحل الله عنها الفدية وقال سفيان بن عيينة عن الزهرى عن عبد الله بن عمر عن إياس بن عبد الله بن أبى دؤاب قال : « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ولا تضربوا إماء الله » فجاء عمر رضى اللسه عنه إلى رسول اللسه صلى الله عليسه وسلم فقال : زأرت النساء على أزواجهن فرخص رسول الله صلى الله عليه وسلم في ضربهن فأطاف بآل رسول الله صلى الله عليه وسلم نساء كثير يشتكين أزواجهن فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لقد أطاف بآل محمد نساء كثير يشتكين أزواجهن ليس أولئك بخياركم » رواه أبو داود ، والنسائي ، وابن ماجه وقال الإمام أحمد حمدثنا سليمان بن داود يعمني أبا داود الطيالسي حدثنا ابن عـوانة عن داود الأودى عن عبد الرحمن السلمي عن

الأشعث بن قيس قال: « ضفت عمر رضى الله عنه فتناول امرأته فضربها فقال: « يا أشعث احفظ عنى ثلاثا حفظتهن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تسأل الرجل فيم ضرب امرأته ولا تنم إلا على وتر ونسى الثالثة وكذا رواه أبو داود والنسائى وابن ماجه عن حديث عبد الرحمن بن مهدى عن أبى عدوانة عن داود الأودى • وقوله تعالى: « فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا » أى إذا أطاعت المرأة زوجها فى جميع ما يريده منها مما أباحه الله له منها فلا سبيل له عليها بعد ذلك وليس له ضربها وهجرانها

وقوله: « إن اللسه كان عليها كبيرا » تهديد للرجال إذا بغوا على النساء بغير سبب فإن الله العلى الكبير وهو منتقم ممن ظلمهن وبغى عليهن » جاء في تفسير الألوسي(١) المتوفى سنة ١٢٧٠ هـ:

« ( واهجروهن في المضاجع ) أي مواضع الاضطجاع ، والمراد التركوهن منفردات فمضاجعهن فلاتدخلوهن تحتاللحف ولاتباشروهن فيكون الكلامكناية عن ترك جماعهن وإلى ذلك ذهب ابن جبير ، وقيل : المراد اهجروهن في الفراش بأن تولوهن ظهوركم فيه ولا تلتفتوا إليهن ، وروى ذلك عن ابن جعفر رضى الله تعالى عنه ولعله كتاية أيضا عن ترك الجماع وقيل : المساجع المبايت أي اهجروا حجرهن ومط مبيتهن ، وقيل : ( في ) للسببية أي اهجروهن بسبب المضاجع أى بسبب تخلفهن عن المضاجعة وإليه يشير كلام ابن عباس رضى اللسه تعالى عنهما فيما أخرجه عنه ابن أبى شيبة من طريق ابن ألضمى ، فالهجران على هــذا بالمنطق ، قال عكرمة : بأن يغلظ لهـا القول ، وزعم بعضهم أن المعنى أكرهوهن على الجماع واربطوهن من هجر البعير إذا شسده بالهجار ، وتعقب الزمخشري بأنه تفسير الثقلاء ، وقال ابن المنير : لعل هذا ألمفسر يتأيد بقوله تعالى : ( فإن أطعنكم ) فإنه يدل على تقدم إكراه فى أمر ما ، وقرينة المضاجع ترشد إلى أنه الجماع ، فاطلاق الزمخشري لما أطلقه فى حق هـ ذا المفسر من الافراط انتهى ، وأظن أن هـ ذا لو عرض على الزمخشرى لنظم قائله في سلك ذلك المفسر ، ولعد تركه من التفريط ، وقرى، في الضجع « وأضربوهن » يعنى ضربا غير مبرح كما أخرجه ابن جرير عن حجاج عن

<sup>(</sup>١) تفسير ابي الفضل شهاب الدين السيد سعدود الألوسي " روح المعاني ، "

رسول الله صلى الله عليه وسلم · وفسر غير المبرح بألا يقطع لحما ولا بكسر عظما وعن ابن عباس أنه الضرب بالسواك ونحوه والذى يدل عليه السياق والقرينة العقلية أن هذه الأمور الشلائة مترتبة فإذا خيف نشوز المرأة تتصح ، ثم تهجر ، ثم تضرب

إذ لو عكس استغنى بالأشد عن الأضعف ، وإلا غالواو لا تدل على الترتيب وكذا الفاء « فعظوهن » لا دلالة لها على أكثر من ترتيب المجموع فالقول بأنها أظهر الأدلة على الترتيب ليس بظاهر ، وفى الكشف الترتيب مستفاد من دخول الواو على أجزئة مختلفة فى الشدة والضعف مترتبة على أمر مدرج فانما النقص هو الدال على الترتيب

هـــذا وقــد نص بعض أصحابنا أن للزوج أن يضرب المرأة على اربع خصال وما هو فى معنى الأربع ترك الزينة والزوج يريدها ، وترك الاجابة إذا دعاها لفراشه ، وترك الصلاة ــ فى رواية والغسل والخروج من البيت إلا لعــذر شرعى ، وقيل : له أن يضربها متى أغضبته ، فعن أسماء بنت أبى بكر رضى الله عنها ــ كنت رابعة أربع نسوة عند الزبير بن العوام رضى الله تعالى عنه فإذا غضب على واحـدة منا ضربها بعود المشجب حتى يكسره عليها ، ولا يخفى أن تحمل أذى النساء والصبر عليهن أفضل من صربهن الا لداع قوى ، فقـد أخرج بن سعد والبيهقى عن أم كلثوم بنت الصديق رضى الله تعالى عنه قالت : « كان الرجال نهوا عن ضرب النساء ثم شكوهن إلى رسول الله عليه عليه وسلم فخلى بينهم وبين ضربهن ثم قال : « ولن يضرب خياركم »

جاء فى تفسير الشسيخ الجاوى (١) المتوفى فى القرن الشسائث عشر : « و هجروهن فى المضاجع » آى حولوا عنهن وجوهكم فى المراقد فسلا تدخلوهن تحت اللحف إن علمتم النشسوز ولم تنفعهن النصيصة • « واضربوهن » إن لم ينجع الهجران ضربا غير مبرح ولا شسائن والأولى ترك الضرب ، فإن ضرب فالواجب أن يكون الضرب بحيث لا يكون مفضيا إلى الهلاك • بأن يكون مفوقا

١١/ تفسير الشيخ محمد نووى الجاوى

على البـــدن ، وبألا يكون فى موضع واحـــد وألا يوالى بـــه وأن يتقى الوجـــه وأن يكون بمنديل ملفوف •

وجا، فى تفسير الأستاذ الامام المتوفى سسنة ١٣٦٣ ه (١) ان مشروعيسة ضرب النساء ليست بالأمر المستنكر فى العقل أو الفطرة فيحتاج إلى التأويل ، فهو أمر يحتاج إليه فى حال فساد البيئة وغلبة الأخلاق الفاسدة ، وإنما يباح إذا رأى الرجل أن رجوع المرأة عن نشوزها يتوقف عليه ، وإذا صلحت البيئة وصرن يعقلن النصيحة ويستجبن للوعى ، أو يزدجرن بالهجسر . فيجب الاستغناء عن الضرب ، فلكل حال حكم يناسبها فى الشرع ، ونحن مأمورون على كل حال بالرفق بالنساء واجتناب ظلمهن ، وامساكهن بمعروف ، أو تسريحهن بإحسان ، والأحاديث فى الوصية بالنساء كثيرة جسدا

أقول ومن هـذه الأحاديث ما هو فى تقبيح الضرب والتنفير عنه ، ومنها حديث عبد الله بن زمعة فى الصحيحين قال : « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أيضرب أحدكم امرأته ، كما يضرب العبد شم يجامعها فى آخر الليسل » وفى رواية عائشة عن عبد الرازق : « أما يستحى أحدكم أن يضرب المرأته كما يضرب العبد ، يضربها أول النهار ثم يجامعها آخره » يذكر الرجل بأنه إذا كان يعلم من نفسه أن لا بد اه من ذلك الاجتماع والاتصال الخاص بامرأته وهو أقوى وأحكم اجتماع يكون بين اثنين من البشر ، يتصد بعض أعضائه ببعض ، إذا كان لا بد من هـذه الصلة والوحدة التى تقتضيها الفطرة ، فكيف يليق به أن يجعل امرأته ، وهى كنفسه ، مهينة كمهانة عبده ، بحيث يضربها بسوطه أو يده ، حقا إن الرجل الحي الكريم ليتجافى عبده ، بحيث يضربها بسوطه أو يده ، حقا إن الرجل الحي الكريم ليتجافى به طبعه عن مثل هـذا الجفاء ، ويأبي عليه أن يطلب منهن الاتحاد بمن به طبعه عن مثل هـذا الجفاء ، ويأبي عليه أن يطلب منهن الاتحاد بمن وأذكر أنني هديت إلى معناه العالى قبل أن أطلع عي لفظه الشريف ، فكنت كلما سمعت أن رجلا ضرب امرأته أقول يا لله العجب ، كيف يستطيع الانسان كلما سمعت أن رجلا ضرب امرأته أقول يا لله العجب ، كيف يستطيع الانسان

<sup>(</sup>١) تقسير الأستاذ الأمام الشيخ محمد عبده ٠

أن يعيش عيشة الأزواج مع امرأة تضرب ، تارة يسطو عليها بالضرب ، غتكون منه كالشاة من الذئب ، وتارة يذل لها كالعبد ، طالبا منتهى القرب ؟ . . لكن لا ننكر أن الناس متفاوتون ، فمنهم من لا تطيب له هذه الحياة ، فاذا لم تقدد امرأته بسوء تربيتها تكريمه إياها حق قدره ولم ترجع عن نشوزها فالوعظ والهجران ، فارقها بمعروف وسرحها بإحسان إلا أن يرجو صلاحها بالتحكيم الذي أرشدت إليه الآية ، ولا يضرب فإن الأخيار لا يضربون النساء وإن أبيع لهم ذلك للضرورة ، فقد روى البيهقي من حسديث أم كلشوم بنت الصديق رضى الله عنها قالت : « كان الرجال نهوا عن ضرب النساء ثم شكوهن لرسول الله عليه وسلم فظي بينهم وبين ضربهن ثم قال : « ولم يضرب خياركم » فما أشبه هذه الرخصة بالخطر ، وجملة القول أن الضرب سلاح مر ، قدد يستعني عنه الخير الحر ، ولكنه لا يزول من البيوت بكل حال ، أو يعم التهذيب النساء والرجال

هـذا وإن أكثر الفقهاء قـد خصوا بالنشوز الشرعى الذى يبيح الضرب إن احتيج إليه لازالت، بخصال قليسلة كعصيان الرجل فى الفراش ، والخروج من الدار بغير عـذر ، وجعل بعضهم تركها الزينة وهو يطلبها نشـوزا وقالوا: « له أن يضربها أيضا على ترك الفرائض الدينية كالغسل والصلاة ، والظاهر أن النشوز أعم فيشمل كل عصيان سببه الترفع والإباء ، ويفيد هـذا قوله : «فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا » قال الأستاذ الإمام أى إن أطعنكم بواحدة من هـذه الخصال التأديبية فلا تبغوا بتجاوزها إلى غيرها فابدأوا بما بدأ بـه الله من الوعظ ، فإن لم يفد ، فليهجر ، فإن لم يفد فليضرب ، فإن لم يفد هـذا أيضا يلجأ إلى التحكيم ، ويفهم من هـذا أن القانتات لا سبيل عليهن حتى فى الوعظ والنصح فضلا عن الهجر والضرب ، وأقول صرح كثير من المفسرين بوجوب هـذا الترتيب فى التاديب

جاء فى تفسير القاسمى (١) المتوفى سنة ١٣٣٢ ه :
« واللاتى تخافون نشوزهن » أو عصيانهن وسوء عشرتهن وترفعهن عن

<sup>(</sup>١) تفسير العلامة محمد جمال الدين القاسمي • محاسن التاويل •

مطاوعتكم ، من « النشز » وهو ما ارتفع من الأرض • يقال : نشزت المرأة بزوجها وعلى زوجها ، استعصت عليه ، وارتفعت عليه وأبغضته ، وخرجت عن طاعته » ، « فعظوهن » أى خوفوهن بالقول ، كاتقى الله ، واعلمى أن طاعتك لى فرض عليك ، واحذرى عقاب الله فى عصيانك • وذلك لأن الله قد أوجب حق الزوج عليها وطاعته ، وحرم عليها معصيته لما له عليها من الفضل والافضال

« واهجروهن » بعد ذلك إن لم ينفع الوعظ والنصيحة « في المضاجع » أى المراقد فلا تدخلوهن تحت اللحف ولا تباشروهن و وقيل : المضاجع المبايت ، أى لا تبايتوهن ، وفي السنن والمسند عن معاوية بن حيدة القشيري أنه قال : يا رسول الله ، ما حق زوجة أحدنا عليه ؟ قال : « أن تطعمها إذا طعمت ، وتكسوها إذا اكتسيت ، ولا تضرب الوجه ، ولا تقبح ، ولا تهجر ان إلا في البيت » ، و « اضربوهن » إن لم ينجع ما فعلتم من القطيعة والهجران ضربا غير مبرح ، أى لا شديد ولا شاق و قال الفقهاء : هو ألا يجرحها ولا يكسر لها عظما ولا يؤثر شيئا ويتجنب الوجه لأنه مجمع المحاسن ، ويكون مفرقا على بدنها ولا يوالى به في موضع واحد لئلا يعظم ضرره » ، ومنهم من قال : ينبغى أن يكون الضرب بمنديل ملفوف أو بيده وقال عطاء : ضرب بالسواك

« فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا » أى إذا رجعن عن النشوز عند هـذا التأديب إلى الطاعة فى جميع ما يراد منهن مما أباحه الله فـلا سبيل للرجال عليهن بعد ذلك بالتوبيخ والأذية بالضرب والهجران • « إن الله كان عليها كبيرا » فاحذروه ، تهديد للأزواج على ظلم النساء ، فإنهن وإن ضعفن عن دفع ظلمكم وعجزن عن الانتصاف منكم فالله سبحانه كبير قاهر ، قادر ، ينتقم ممن ظلمهن وبغى عليهن

وجاء فى تفسير الجواهر الشيخ طنطاوى جوهرى (١) المتوفى سينة

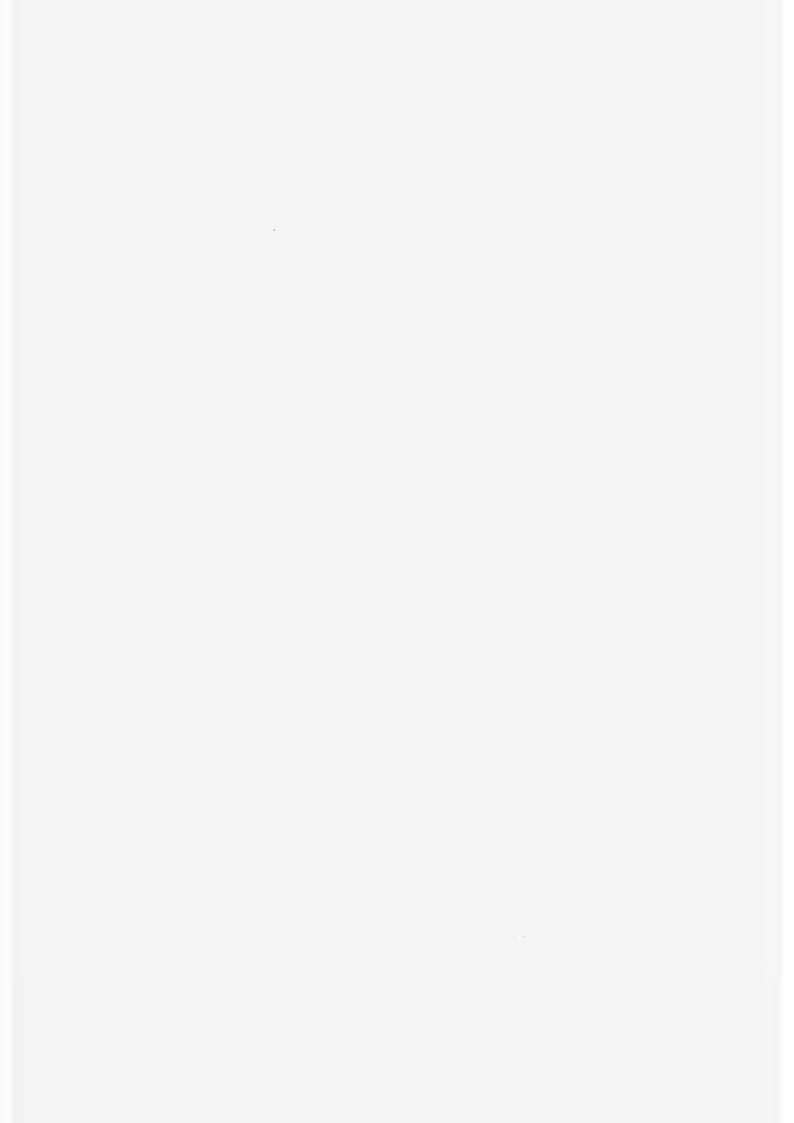
<sup>(</sup>١) تفسير الجواهر للشيخ طنطاوي جوهري ٠

« والنساء على قسمين : صالحات مطيعات لله قائمات بحقوق الأزواج ، وعاصيات ناشزات لا يطعن أزواجهن - فالقسم الأول أمره معلوم • أما الفريق الثاني فابتدئوا بوعظه فإن لم ينجع الوعظ فاهجروهن في المضاجع ولا تبيتوا معهن ليلتين ، فإن لم يتبن فاضربوهن ضربا غير مبرح ، وإياكم ومخالفة هــذا الترتيب فالوعظ يتلوه الهجر ، والهجر يتلوه الضرب ، فمن أطاعت واعتدلت فانسوا ذنبها ولا تذكروه البتة لأن الله فوقكم كما أنكم فوق النساء مقاما وقدرة ، فإن تبن من الذنب غلا تعتدوا بما لكم من القدرة عليهن ، والله أقدر عليكم من قدرتكم عليهن ، وإن خفتم خـ النفا بينهما غابعثوا رجلين يصلحان للحكومة أحدهما من أهله والآخر من أهلها وهما أدرى بأحوالهما ليوفقا بينهما ، فهدذا قوله تعالى : « الرجال قوامون على النساء » غهم كالولاة ، والنساء كالرعية « بما فضل اللسه بعضهم على بعض » بسبب نفضيله الرجال على النساء بما هو معلوم مما تقدم « وبما أنفقوا من أموالهم » كالمهر والنفقــة ، وهن قسمان : مطيعــات ، وعاصيات « فالصالحات قانتات » مطيعات المه « حافظات للغيب » يحفظن في غيبة أزواجهن ما يجب أن يحفظ في النفس والمال : « بما حفظ الله » أي بسبب حفظ الله لهن حيث حتهن ورغبهن بالوعد وأنذرهن وخوفهن بالنهديد ووفقهن لحفظ أسرار الزوج وللعفة ومراعاة ما يجب عليهن مراعاته في غيبته من أعراضهن وأموال الأزواج ، معنه عليه الصلاة والسلام: « خير النساء امرأة إن نظرت إليها سرتك ، وإن أمرتها أطاعتك ، وإن غبت عنها حفظتك في مالها ونفسسها » وتلا الآية . فأما القسم الثاني وهن العاصيات ، فقال فيهن : « واللاتي تخافون نشوزهن » أى عصيانهن وترفعهن عن مطاوعة الأزواج «فعظوهن واهجروهن فى المضاجع» • • « واضربوهن فأن أطعنكم فسلا تبغوا عليهن سبيلا » بالتوبيخ والإيذاء ، فأن التائب من الذنب كمن لا ذنب له ، « إن الله كان عليا كبيرا » ، وهـــذه المساني قسد قدمناها هنسا ، وقوله « وإن خفتم شسقاق بينهما » أي خلافا بين المرأة وزوجها وإضافة الشقاق إلى البين على هسد قولهم : نهاره صائم ، وليله قائم والحكم الوسط الذي يصلح للحكومة والاصلاح وكون الحكمين من أهله وأهلها أفضل ، ولا يمنع أن يكون من الأجانب ، وإرسال الحكمين من قبل الحكام أو من قبل الزوجين أو من قبل صالحي الأمة ، وللحكمين أن يجريا الخلع

بلا إذن من الزوجين إن رأيا الاصلاح فيه عند مالك ، وعند غيره لا يليان جمعا ولا تفريقا إلا بإذن الزوجين

واعلم أن لإرادة الحكمين دخلا فى تحقيق الصلح كما قال: « إن يريدا إصلاحا يوفق الله بين الزوجين ، إصلاحا يوفق الله بين الزوجين ، أو بين الحكمين فى إتمام الصلح ، وليس للحاكم أن يبعث عدلين ويجعلهما حكمين عنسد المشافعي ، وعن على بن أبي طالب رضى الله عنه ، أنه جاءه رجل وامرأة ومع كل واحسد منهما فئة من الناس ، فقال فعلام شأن هذين ؟ قالوا وقع بينهما شقاق ، قال على : « فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها » ثم قال للحكمين : « أتدريان ما عليكما: إن رأيتما أن تجمعا جمعتما ، وإن رأيتما أن تفرقا فرقتما ، » النخ ، »

فاعجب للمسلمين في مصر والشام ، وكثير من بلاد الاسلام كيف غفلوا عن بعث الحكمين •



## تعقيب

تسلمنا \_ فى الشرق \_ قضية المرأة حيث انتهت فى الغرب بعد تاريخ طويل يخالف تاريخنا فى مطالعه ونهايت، كما يخالف فى مجراه

تاريخ هـ ذه القضية فى الغرب مثقل بما حمل من جهائة الوثنية ، وخرافة القرون المتأخرة ، وليس وخرافة القرون المتأخرة ، وليس بأهونها ولا أسلمها معركة النضال على حرية الفكر وحرية الانتخاب ٠٠

وظفرت المرأة الغربية ببعض الرعاية منيذ القرن التاسع عشر ، فكانت من قبيل تلك الرعاية التى سيميناها بضرورة الاجراءات أو بحيلول الادارة المحكومية: شأن المرأة فى ذلك شيأن المطالبين بالحرية الديمقراطية أجمعين ، إنما ظفروا بها بعد عصر الصناعة على المصوص ، لأنهم توسلوا إليها باستغلال حاجة المجتمع إليهم فى المصانع ومرافق المدن الاقتصادية ، ولم يظفروا بها حقيا « إنسانيا » ملازما للإنسان حيث كان ، لأنه المخلوق العاقل المسئول بين يدى الله

والمرأة الغربية لم تظفر بتلك الرعاية لأنها حق تملكه المرأة فى كل بيئة ، بل كان ظفرها بها ثمرة لنزاع طويل على الحقوق المهضومة ، شاركت فيه المتنازعين طرفا آخر كما يقول المتنازعون فى قضايا القانون حق الرعية مع الراعى ، حق الزارع مع صاحب الأرض ، حق العامل مع صاحب المسال ، حق المفكر مع رجل الدين ، حق الأحرار المجددين مع المحافظين الجامدين ، بل حق الأبناء ، وحق الجيل الناشى ، مع الجيل القديم ، وحق الجيل الناشى ، مع الجيل القديم ، وحق الجيل الناشى ، مع الجيل القديم ، وحق الجيل الناشى ، وحق الجيل القديم ، وحق الحيل الح

هـذه المـرأة ليست بالمرأة المسلمة ولا بالمـرأة الشرقية ، في ماضبها وفي حاضرها ، ولا في مستقبلها

تلك أمرأة تجرى بها المقادير إلى نهايتها

اما نحن في الشرق فالمرأة لها قضيتها التامة غير نتك القضية : قضية ثابت لأنها لا تنسى المرأة في ذاتها بعواطفها وأخلاقها ، ولا تنسى المرأة وهي جنس يقابل الجنس الآخر بتكوينه واستعداده ، ولا تنسى المرأة

بوظيفتها فى الأسرة ، ولا بوظيفتها فى الحياة العامة كلما دعتها المصلحة إليها ٠٠

وهذه المرأة بحقوقها وواجباتها منذ أدركتها شريعة الإسلام لا تتقاضى حقا ولا تتلقى واجبا من مخالب الفتنة الجامحة ولا من برائن المصنع الشحيح ، وإنما هى صاحبة هذه الحقوق وهذه الواجبات لأنها من خلق الله ، على قسطاس المساواة العادلة بين الحقوق والواجبات

ولقد يبدوغ فى شرعة العقل وشرعة القانون أن يتنازع أصحاب المحقوق جميعا إلا الحق الذى يتنازعه النساء والرجال فإنهما جنسان لا ينفصلان ولا يخلق أحدهما إلا وهو شطر وله بقية ، ولا سبيل إلى انفراد بينهما فى تركيب الطبيعة ولا فى وظيفة النبوع • فإذا انفردا فى تكاليف المجتمع فتلك علامة الخلل والانحراف ، لا حاجة بعدها إلى علامة من أقاويل الدعاة أو الأدعياء

ملاك العدل والمصلحة بين الجنسين أن تجرى الحياة بينها في الأمة على سنة التعاون والتقسيم لا على سنة الشقاق والتناضل بالمطالب والحقوق ٠٠٠

وليس الخلاف بينهما بالخلاف الذي ينفض بالصراع على كفاية واحدة يدعيها كلاهما في مقام الخصومة ، ولكنه خلاف على كفايتين بينهما أصلح لتلك ، وإن صلح كلاهما لكفاية الآخر في كثير من الأحيان

فلا جدال فى استطاعة الرجل أن يعمل ما تعمله المراة من تكاليف البيت والأسرة ، ولكنه لا يقضى عليه من أجلل ذلك أن يدع الحياة العامة ، ليحل فى البيت حيث حلت المرأة من قديم الزمن • ولا جدال فى استطاعة المرأة أن تشارك الرجل فى الحياة العامة ، ولكنها لا تتخلى عن البيت من أجل ذلك التزاحم على جميع أعماله ، مما يستطيعانه على السواء

وإذا قضى اختلاف الجنسين أن يكون لكل منهما عمله الذى هـو أصلح له وأقـدر عليـه ، فالجدال في ذلك محال ذاهب في الهواء

نعم لا جدال في الوظيفة المثلى التي تستقل بها المرأة ، وهي حماية البيت في ظل السكينة الزوجية من جهاد الحياة ، وحضانة الجيل المقبل لإعداده بالتربية الصالحة لذلك الجهاد

وليست هده الحصة بأصغر الحصتين: ليس تدبير السكينة فى الحياة بأهون من بأهون من تدبير الجهاد ، وليس العمل الصالح لسياسة العد بأهون من العمل الصالح لسياسة اليوم

وإن الحياة العامة لتنحرف عن ساواتها فينحرف البيت عن ساواته ، وتعجز المرأة والرجل معا عما يستطيعان فى الأسرة وفى المجتمع ، فلا يقاس على ذلك ولا يبنى عليه ، ولا يجاوز ما حال خلك أن تباء المرأة وحدها بجريرة الخلل والانحراف ، فيحال بينها وباين العمل النافع الذى تلجئها الضرورة إليه

إن الشريعة المنصفة هي الشريعة التي تحسب حساب الحالتين ، وتشرع الحالة المثلى ولا يفوتها أن تشرع لحالة القسر والاضطرار ، فلا تمنع شيئا يوجبه نقص المجتمع ، حتى يتهيأ له حظه من الكمال

وفى شريعة القرآن الكريم حساب لكل أولئك فى قضية المرأة ، غيها حساب المعيشة التى ترتضيها المرأة باختيارها ، وفيها حساب المعيشة التى تساق إليها على كره منها ، فلها فى هذه الحالة كل ما للرجل وعليها كل ما عليه ٠٠

والمجتمع الإسلامي لم يبلغ بعد غايت من الحياة المثلى باختيار الجنسين ، وقد يطول الأمد قبل أن يبلغ إلى تلك الغاية ، ولكنه يبتعد عنها ولا يقترب منها إذا أقام البناء على النقص ، وعمل لدوامه وتمكينه ، والزيادة عليه من خلله وانصرافه ، ولا يتاح له أن يقترب منه خطوه واحدة على سنة الصراع بين رجاله ونسائه ، فإنها غاية الجنسين معا يتعاونان عليها ويتقاسمان المؤنة والجهد في السعى إليها ، ويدركانها لا محافة بعد حين ٠٠

ولربما ضللنا الطريق فركب كل من الجنسين رأسه فى اللجاجة والشحناء: حقى وحقك ، وكفايتى وكفايتك ، وسلاحى وسلاحك ، وانتصارى وهزيمتك ، على النحو الذى سبقنا إليه الغرب القديم والحديث غير مصود على سبقه ولكن الأمر الذى نحن منه على أتم اليقين أن ضلالنا عن الطريق سيردنا طائعين أو كارهين إلى سوائه ، وأن عواقب الأخطاء سوف تصدنا عنها وتخيفنا من وبالها ، ثم تستنفد شرورها وأخطارها ، فلا نجهلها ولا تبقى منها بقية تسترها وتملى لمن يلهج فى ضلالته أن يوغل فيها . .

وإن يكن لهذا العالم خير أريد به فسيأتى الأوان المقدور الذى تسمع فيه المطالبات بحقوق المرأة مطالبات بحق جديد تستحقه بكل جهد جهيد ١٠٠ ولسكنه في هذه المرة حقها الخالد الذى لا ينازعها فيه منازع: حق الأمومة والأنوثة ، لا حق الرجولة المدعاة ، ولا حق السباق إلى ميادين الصراع ، وسلام يومئذ في العالم الصغير \_ عالم البيت والأسرة - وسلام في العالم الكهير.



## فهـــرس

| يحه | ص  | וט  |       |     |     |     |     |     |     |        |     |      |     |    |    |    |     |     |     |      |      |      |     |     |        |     |      |      |    |      |
|-----|----|-----|-------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|--------|-----|------|-----|----|----|----|-----|-----|-----|------|------|------|-----|-----|--------|-----|------|------|----|------|
|     | ٣  |     |       |     |     | ٠.  |     |     |     |        |     |      |     | ٠. |    |    |     |     |     |      |      |      |     |     | . 4    | ب   | کتا  | ÚI   | مة | مقده |
|     | 0  | *   | + » · | + 0 |     | 4.1 |     | 4 4 | 4.4 | ( p. 4 |     | 1.45 |     |    |    | حة | ٠,٠ | 2   | بن  | عليإ |      | ال   | 7   | للر | :      |     | اور  | 11   | سل | الفص |
| 18  |    | n 4 | 4.6   | 4.4 |     |     | 0.5 |     |     |        |     |      | • • |    |    |    |     |     |     | :ق   | حالا | لأخ  | 1   | من  | 9      |     | انی  | الث  | ىل | الفص |
| ۱۷  |    | 44  |       |     |     |     |     |     | 4.1 |        |     |      |     |    |    |    |     |     | ö   | جر   |      | ال   | ٥.  | هذ  | é<br>n | -   | الت  | الث  | سل | الفص |
| **  | .+ |     | + +   | • • | 4.4 |     | • • |     |     |        |     |      | ٠.  |    |    |    | عية | ماء | جت  | ٧.   |      | رق   | خاد | Ý   | 1      | : ¿ | اب   | الر  | ىل | الفص |
| ٤٧  |    |     |       |     |     |     |     |     |     |        |     |      |     |    |    |    |     | . 8 | i,  | الم  |      | كانة | مک  |     |        | ,   | خاه  | ال   | ىل | الفص |
| ٥٧  |    | 4.4 |       |     | 4.1 | 4   |     |     |     |        |     |      |     |    |    |    |     |     |     | -    | ناد  | حج   | ال  |     |        | . س | ساد  | ال   | ىل | الفص |
| ٦٢  |    | • • |       | • • |     |     |     |     | a c |        |     |      |     |    |    |    |     |     | أة  | لمر  | 1    | ق    | قو  | -   | •      | 2   | ساب  | ال   | ىل | الفص |
| ۷١  |    |     |       |     |     |     |     |     |     |        |     |      | 4 4 |    |    |    |     |     |     |      |      | اج   | وا  | الز | :      |     | نامر | ال   | ىل | القص |
| ۸۳  |    |     |       |     |     |     |     |     |     |        | + 4 | + +  |     |    |    |    |     |     |     | ی    | لئي  | 1 2  | اج  | زو  | :      | Č   | اسا  | التا | ىل | الفص |
| 91  |    |     |       |     |     |     |     |     |     |        |     |      |     |    |    |    |     |     |     |      |      | اق   | للا | الم | *      | ر   | اش   | الع  | ىل | الفص |
| ١.  | ١  | i   |       |     |     |     |     |     |     | 1.0    |     |      |     | ç  | ما | ¥  | وا  | ی   | ار: | سر   | J١   | :    | ر   | عث  |        | ی   | حاد  | ال   | ىل | الفص |
| ١.  | ٧  |     |       |     |     |     |     |     |     |        |     |      |     | ٠. |    |    |     |     | ä   | امل  | •    | ال   | :   | نر  | عث     |     | انی  | اك   | ىل | الفص |
| 11  | ٧  |     |       |     |     |     |     |     |     |        |     |      |     |    |    | -  | الي | -   | زر: | کار  | -    | م    | :   | شر  | 2      |     | الث  | اك   | ىل | الفص |
| 1 1 | ٣  |     |       | 4 4 | 4 4 | 4   |     |     |     |        |     |      |     |    |    | ·  | مر  | الز | ,   | آن   | قر   | J1   |     | ئىر | 2      |     | اب   | الر  | ىل | القص |
| 14  | 9  |     |       |     | 4.4 |     |     |     | 10  |        |     |      |     |    |    |    |     |     |     |      |      |      |     |     |        |     |      |      | ب  | نعقب |

# مؤلفات عمالق الأحب العرس

### الكاتب الكبير

## عباس محمسود العقساد

. all . 1

٢ - إبراهيم أبو الأنبياء .

٣ ـ مطلع النور أو طوالع البعثة المحمدية .

٤ - عبقرية محمد على .

٥ ـ عبقرية عمر .

٦ ـ عبقرية الإمام على بن أبي طالب .

٧ . عبقرية خالد .

٨ ـ حياة المسيح .

٩ ـ دُو النورين عثمان بن عفان .

١٠ ـ همرو بن العاص .

١١ ـ معاوية بن أبي سفيان .

١٢ ـ داعي السماء بلال بن رباح .

١٣ ـ أبو الشهداء الحسين بن على .

١٤ ـ فاطمة الزهراء والفاطميون .

١٥ ـ هذه الشجرة .

١٦ - إيليس .

١٧ ـ جما الضاحك المضحك .

١٨ ـ أبو تواس .

١٩ ـ الإنسان في القرأن.

٣٠ ـ المرأة في القرآن .

٢٩ \_ عبقري الإصلاح والتعليم الإمام محمد عبده .

٢٢ ـ سعد زغلول زعيم الثورة .

٢٢ ـ روح عظيم المهاتما غاندي .

٢٤ ـ عبدالرحمن الكواكبي .

٢٥ . رجعة أبي العلاء .

٢٦ . رجال عرفتهم .

۲۷ - سازة .

٢٨ ـ الإسلام دعوة عالمية .

٢٩ ـ الإسلام في القرن العشرين.

٣٠ ـ مايقال عن الإسلام .

٣١ ـ حقائق الإسلام وأباطيل خصومه .

٣٢ ـ التفكير فريضة إسلامية .

٣٣ ـ الفلسفة القرآنية .

٣٤ ـ الديتقراطية في الإسلام .

٣٥ ـ أثر العرب في الحضارة الأوربية .

٣٦ ـ الثقافة العربية .

٣٧ ـ اللغة الشاعرة .

۲۸ ـ شعراء مصر وبيئاتهم .

٣٩ ـ أشتات مجتمعات في اللغة والأدب.

٠٤ . حياة قلم .

1 ؛ . خلاصة اليومية والشذور .

٤٢ ـ مذهب ذوى العاهات .

٤٣ ـ لا شيوعية ولا استعمار .

£\$ - الشيوعية والإنسانية .

٥٤ - الصهيونية العالمية .

٤٦ ـ أسوان .

. til - £v

٤٨ - عبقرية الصديق .

٤٩ - الصديقة بنت الصديق.

٥٠ - الإسلام والحضارة الإنسانية .

٥١ - مجمع الأحياء.

٥٢ - الحكم المطلق.

٣٥ - يوميات (الجزء الأول) .

٥٤ - يوميات (الجزء الثاني) .

ه - عالم السدود والقيود .

٥٦ - مع عاهل الجزيرة العربية .

٧٥ - مواقف وقضايا في الأدب والسياسة .

٥٨ - دراسات في الذاهب الأدبية والاجتماعية .

٥٩ - أراء في الأداب والفنون .

٦٠ - بحوث في اللغة والأدب.

٦١ – خواطر في الفن والقصة .

٦٢ – دين وفن وفلسفة .

٦٢ - فنون وشجون .

٦٤ - قيم ومعايير . ٦٥ - الديوان في الأدب والنقد .

٦٦ – عبد القلم .

۲۷ – ردود وحدود .

٦٨ - ديوان يقظة الصباح .

٦٩ - ديوان وهج الظهيرة .

٧٠ - ديوان أشباح الأصيل.

٧١ – ديوان وحي الأربعين .

۷۲ – ديوان هدية الكروان . ۷۴ – ديوان عابر سبيل .

٧٤ - ديوان أعاصير مغرب .

٧٥ - ديوان بعد الأعاصير .

٧٦ - ديوان عرائس وشياطين .

٧٧ - ديوان أشجان الليل .

۷۸ - ديوان من دواوين .

٧٩ - هنلر في الميزان .

٨٠ - أفيون الشعوب .

٨١ – القرن العشرون ما كان وما سيكون .

٨٢ - النازية والأديان .

احصل على أى من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / CD) وتمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع www.enahda.com

